
Proceedings of International Conference on Islamic Education (ICIED) 
Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a 
Sustainable Future  
Volume 10, 2025 (p-ISSN 2477-3638 / e-ISSN 2613-9804) 

Faculty of Tarbiyah and Teaching Training 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 1304 

Landasan Akuntabilitas Ilmiah dalam Etika Penggunaan dan 
Pengembangan Kecerdasan Buatan (AI): Analisis QS. Al-Isrā’ [17]:36 

Lintang Dewi Fi’liya Putri 

Korespondensi: 
lintangd1705@gmail.com 
 
Afiliasi: 
Department of of Qur’anic Studies 
and Tafsir, Faculty of Ushuluddin 
and Dakwah, Universitas Islam 
Negeri Syekh Wasil Kediri, 
Indonesia 

lintangd1705@gmail.com   
 

  

Abstrak 
The development of artificial intelligence represents one of the 
key milestones in the modern technological revolution, bringing 
profound impacts on systems of knowledge, ethics, and 
humanity. Amidst these advancements, serious challenges arise 
concerning scientific accountability, algorithmic transparency, 
and moral responsibility in technology-based decision-making 
processes. This study aims to examine the relevance of QS. Al-
Isra ’ [17]:36 as a Qur’anic value foundation for establishing 
principles of scientific accountability in the development and 
application of artificial intelligence. The method employed is 
thematic exegesis (tafsī r mawd u ‘ī ) using a Qur’anic ethical 
approach, exploring the meanings of as-sam‘, al-bas ar, and al-
fu’a d as symbols of the integration between rational, empirical, 
and moral aspects within Islamic epistemology. The findings 
indicate that QS. Al-Isra ’ [17]:36 emphasizes the importance of 
trust, transparency, and accountability in every scientific and 
technological activity. These values reflect the Qur’anic guidance 
that humans should not merely be users of technology but also 
guardians of ethics and scientific integrity. Thus, the verse 
provides a normative framework for developing artificial 
intelligence that upholds the principles of public benefit, justice, 
and spiritual responsibility. 
 
Kata Kinci: 
Artificial Intelligence; Moral Responsibility; Qur’anic Ethics; 
Scientific Accountability. 

A. PENDAHULUAN 
Perkembangan kecerdasan buatan menandai babak baru dalam sejarah peradaban 

manusia (Skalfist dkk., 2022). Teknologi ini bukan lagi sekadar alat bantu mekanis, melainkan 
telah berevolusi menjadi sistem yang mampu meniru cara berpikir dan mengambil keputusan 
layaknya manusia. Dalam berbagai sektor kehidupan seperti pendidikan, industri, ekonomi, dan 
pemerintahan, kecerdasan buatan telah menghadirkan efisiensi dan inovasi yang luar biasa. 
Namun, di balik kemajuan tersebut tersembunyi pertanyaan mendasar mengenai tanggung 
jawab, etika, dan nilai moral yang menyertai penggunaannya. Ketika algoritma diberi 
kewenangan untuk menilai dan menentukan keputusan, siapa yang memikul tanggung jawab 
moral atas akibatnya? Pertanyaan ini menegaskan bahwa kemajuan teknologi tidak dapat 
dilepaskan dari dimensi etik dan spiritual manusia. 

Dalam konteks inilah, diskursus mengenai akuntabilitas ilmiah menjadi semakin penting. 
Kecerdasan buatan tidak dapat dipandang hanya sebagai pencapaian teknis, melainkan sebagai 
bentuk representasi dari sistem pengetahuan manusia yang mengandung nilai dan orientasi 
moral (Fikri dkk., 2025). Ilmu, dalam pandangan Islam, tidak pernah berdiri netral atau bebas 
dari nilai. Ia adalah amanah yang harus dikelola dengan tanggung jawab. Setiap pengetahuan 
yang diperoleh, diolah, dan diterapkan membawa konsekuensi moral terhadap individu 
maupun masyarakat. Oleh karena itu, dalam tradisi keilmuan Islam, integritas epistemologis 
menempati posisi sentral bahwa manusia harus berhati-hati dalam menggunakan akalnya, 
memastikan setiap pengetahuan berdiri di atas dasar kebenaran dan kemaslahatan. 

https://conferences.uin-malang.ac.id/index.php/icied/index
mailto:lintangd1705@gmail.com
mailto:lintangd1705@gmail.com


Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 
Future 

1305 

Kecerdasan buatan, yang kini menjadi pusat revolusi digital, memiliki kemiripan 
mendasar dengan proses epistemologis manusia (Skalfist dkk., 2022). Ia beroperasi dengan 
mengumpulkan data, memproses informasi, dan menghasilkan kesimpulan berdasarkan pola 
yang terdeteksi. Namun, di balik kemampuan tersebut tersimpan potensi bahaya ketika sistem 
algoritmik dipisahkan dari pertimbangan moral. Ketika teknologi diposisikan hanya sebagai 
instrumen efisiensi, tanpa nilai etika, ia dapat menjadi alat yang memperkuat ketimpangan 
sosial, memanipulasi informasi, bahkan mereduksi martabat manusia. Dalam hal ini, 
pengembangan kecerdasan buatan menuntut hadirnya prinsip akuntabilitas ilmiah yakni 
tanggung jawab moral dan intelektual atas segala bentuk proses pengetahuan yang melibatkan 
manusia dan mesin. 

Dalam perspektif Islam, tanggung jawab atas ilmu merupakan bagian dari amanah yang 
diberikan kepada manusia (Kholid dkk., 2025). Setiap individu dituntut untuk menggunakan 
kemampuan rasional, empiris, dan spiritualnya dengan penuh kesadaran dan tanggung jawab. 
Manusia bukan hanya penerima pengetahuan, tetapi juga pengelola yang akan dimintai 
pertanggungjawaban atas penggunaannya. Konsep ini melahirkan prinsip moral yang kuat: 
bahwa setiap aktivitas intelektual dan ilmiah harus berorientasi pada kejujuran, transparansi, 
serta kemaslahatan sosial. Dengan demikian, tanggung jawab etis dalam ilmu pengetahuan tidak 
berhenti pada tingkat individu, melainkan meluas hingga pada sistem dan struktur yang 
dibangun manusia termasuk sistem teknologi modern seperti kecerdasan buatan. 

Di era digital saat ini, ketika pengambilan keputusan banyak ditentukan oleh data dan 
algoritma, manusia dihadapkan pada dilema antara efisiensi teknologi dan nilai kemanusiaan. 
Banyak sistem cerdas yang mampu menilai perilaku manusia, memprediksi pilihan, bahkan 
mengarahkan opini publik. Namun, tanpa dasar moral dan keilmuan yang kuat, kemajuan 
tersebut dapat mengaburkan batas antara kebenaran dan manipulasi. Oleh karena itu, 
diperlukan paradigma baru yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai spiritual ke dalam desain 
dan penerapan teknologi. Prinsip amanah dan pertanggungjawaban harus dijadikan fondasi 
etika ilmiah agar ilmu dan teknologi tidak kehilangan arah moralnya (Susanna & Rijal, 2024). 

Nilai-nilai etika dalam tradisi Qur’ani menawarkan kerangka berpikir yang relevan untuk 
menjawab tantangan ini. Islam menekankan bahwa setiap aspek pengetahuan manusia, baik 
yang bersifat rasional maupun empiris, harus diikat dengan kesadaran spiritual. Pendengaran, 
penglihatan, dan hati sebagai simbol kemampuan epistemologis manusia, mewakili 
keseimbangan antara aspek kognitif dan moral dalam memperoleh serta menggunakan 
pengetahuan. Dalam konteks kecerdasan buatan, keseimbangan ini perlu dihidupkan kembali 
agar teknologi tidak sekadar menjadi alat rasional yang dingin, tetapi juga mencerminkan nilai-
nilai kemanusiaan dan keadilan (Anami, 2025). 

Penelitian ini berangkat dari keyakinan bahwa wahyu dan teknologi bukanlah dua entitas 
yang saling bertentangan, melainkan dua bentuk pengetahuan yang dapat berdialog dan saling 
melengkapi (La’lang, 2025). Wahyu memberikan arah dan nilai, sementara teknologi menjadi 
manifestasi kreativitas manusia dalam mengelola pengetahuan. Ketika keduanya diintegrasikan, 
akan lahir paradigma ilmu yang utuh: ilmu yang berfungsi tidak hanya untuk menguasai alam, 
tetapi juga untuk menjaga keseimbangan dan kemaslahatan ciptaan. Oleh sebab itu, 
membangun etika kecerdasan buatan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani berarti 
mengembalikan teknologi pada tujuan asalnya yakni sebagai sarana untuk menegakkan 
kebenaran dan keadilan. 

Dengan menempatkan kecerdasan buatan dalam bingkai tanggung jawab moral dan 
spiritual, manusia dapat menghindari jebakan determinisme teknologi yang menempatkan 
mesin di atas nilai-nilai kemanusiaan. Etika Qur’ani mengingatkan bahwa setiap pengetahuan 
membawa konsekuensi pertanggungjawaban, baik di hadapan masyarakat maupun di hadapan 
Tuhan. Karena itu, akuntabilitas ilmiah tidak hanya bersifat profesional, tetapi juga teologis. 
Integrasi nilai-nilai ini menjadi kunci untuk memastikan bahwa kemajuan teknologi sejalan 
dengan tujuan penciptaan manusia yakni menegakkan keadilan, menjaga kehidupan, dan 
membawa kemaslahatan bagi seluruh alam. 



Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1306 

Akhirnya, refleksi atas nilai-nilai Qur’ani dalam pengelolaan ilmu dan teknologi membuka 
ruang bagi pembentukan paradigma baru dalam etika kecerdasan buatan. Paradigma ini tidak 
hanya berbicara tentang keterampilan teknis, tetapi juga tentang kesadaran etis yang menuntun 
manusia agar tetap bertanggung jawab atas ciptaan dan inovasinya. Dengan demikian, 
kecerdasan buatan dapat dikembangkan dalam kerangka moral yang berkeadilan, transparan, 
dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia dan sejalan dengan visi Islam tentang ilmu 
sebagai amanah yang harus dijaga dengan penuh tanggung jawab dan kejujuran. 
 
B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 
(library research), karena fokus kajian berada pada analisis konseptual terhadap teks-teks 
keislaman dan literatur etika teknologi. Sumber primer berupa kitab tafsir klasik dan modern 
dikaji untuk menggali nilai-nilai Qur’ani terkait akal, pengetahuan, dan tanggung jawab moral 
manusia, sementara sumber sekunder seperti buku, artikel ilmiah, dan publikasi akademik 
mengenai etika kecerdasan buatan serta filsafat ilmu Islam digunakan untuk memperkuat 
landasan teoretis penelitian. Melalui kombinasi kedua jenis sumber tersebut, penelitian ini 
berupaya menyusun pemahaman yang utuh mengenai bagaimana nilai-nilai keislaman dapat 
menjadi dasar etis dalam merespons perkembangan teknologi yang kian kompleks di era 
kontemporer. 

Analisis data dilakukan melalui pendekatan tafsir tematik-etis (tafsīr mawḍū‘ī akhlāqī) 
dengan tahapan sistematis yang mencakup identifikasi ayat-ayat relevan, klasifikasi tema-tema 
seperti amanah ilmu dan kehati-hatian epistemologis, penafsiran makna ayat berdasarkan 
pendapat para mufasir, serta analisis hermeneutik-kontekstual untuk menghubungkan pesan 
Qur’ani dengan problem etika teknologi modern. Tahap akhir berupa sintesis hasil kajian tafsir 
menjadi kerangka etika ilmiah yang dirumuskan dalam bentuk prinsip-prinsip etika, kategori 
nilai, dan model konseptual yang dapat diterapkan pada isu-isu kontemporer seperti validasi 
informasi, akuntabilitas ilmiah, transparansi penggunaan data, dan perlindungan privasi. 
Dengan demikian, penelitian ini berupaya menghadirkan fondasi etis yang bersumber dari 
spiritualitas Qur’ani sekaligus relevan bagi dinamika perkembangan ilmu dan teknologi masa 
kini. 

 
C. HASIL & PEMBAHASAN 
Kecerdasan Buatan sebagai Tantangan Epistemologis dan Etis Modern 

Perkembangan kecerdasan buatan dalam dua dekade terakhir telah merevolusi cara 
manusia memahami, memproses, dan mendistribusikan pengetahuan. Kecerdasan buatan 
bukan sekadar alat bantu teknologi, tetapi kini telah menjadi entitas yang mampu meniru, 
menalar, dan bahkan mengambil keputusan berdasarkan data yang diolah secara algoritmik. 
Fenomena ini membawa pergeseran besar dalam epistemologi modern: sumber pengetahuan 
tidak lagi sepenuhnya berada di tangan manusia, melainkan turut didelegasikan kepada mesin 
yang bekerja secara otonom. Hal ini menimbulkan pertanyaan mendasar: apakah keputusan 
yang dihasilkan oleh sistem buatan dapat dianggap sebagai bentuk pengetahuan yang sahih, dan 
sejauh mana manusia tetap menjadi subjek yang bertanggung jawab atas kebenaran tersebut? 
Pertanyaan ini menunjukkan bahwa kecerdasan buatan tidak hanya menantang batas teknologi, 
tetapi juga mengguncang fondasi filosofis tentang makna pengetahuan dan tanggung jawab 
moral (Artanto, 2025). 

Dalam epistemologi modern, kebenaran sering didefinisikan secara empiris dan objektif. 
Namun, kecerdasan buatan beroperasi dengan logika statistik yang berbasis probabilitas, bukan 
pada kebenaran yang absolut. Sistem pembelajaran mesin (machine learning) dan pembelajaran 
mendalam (deep learning) tidak mencari kebenaran dalam pengertian filosofis, melainkan 
efisiensi dan akurasi dalam prediksi. Akibatnya, apa yang disebut “pengetahuan” dalam konteks 
kecerdasan buatan sering kali tidak lebih dari hasil kalkulasi algoritmik yang bergantung pada 
data yang tersedia. Jika data tersebut bias, tidak lengkap, atau dimanipulasi, maka hasilnya pun 
akan menyimpang. Dalam perspektif epistemologi Qur’ani, kondisi ini menunjukkan bahaya 



Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 
Future 

1307 

epistemik yang serius: ketika sumber kebenaran dipisahkan dari nilai moral dan tanggung 
jawab spiritual, maka ilmu kehilangan arah etik dan potensinya untuk membawa kemaslahatan 
(Ashari dkk., 2025). 

Kecerdasan buatan juga menimbulkan persoalan serius tentang otonomi dan tanggung 
jawab manusia (Raharjo, 2023). Semakin kompleks sistem algoritmik yang digunakan, semakin 
sulit manusia melacak bagaimana sebuah keputusan dihasilkan. Fenomena ini dikenal dengan 
istilah black box problem, yaitu ketidakmampuan untuk menjelaskan proses pengambilan 
keputusan dalam sistem yang sangat kompleks. Dalam konteks etika keilmuan Islam, hal ini 
bertentangan dengan prinsip akuntabilitas (mas’ūliyyah) dan transparansi (ṣidq), yang 
menuntut agar setiap tindakan dan keputusan dapat dijelaskan serta dipertanggungjawabkan. 
Ketika manusia menciptakan teknologi yang keputusannya tidak lagi dapat diaudit secara moral 
maupun rasional, maka terjadi degradasi tanggung jawab epistemik. Dengan demikian, 
kecerdasan buatan menuntut pembentukan kerangka etika baru yang memastikan bahwa 
manusia tetap menjadi pengendali dan penanggung jawab utama atas setiap bentuk 
pengetahuan yang dihasilkan. 

Selain itu, kecerdasan buatan membawa tantangan serius terhadap konsep kebenaran 
dan niat dalam epistemologi Qur’ani. Dalam Islam, pengetahuan yang benar tidak hanya 
ditentukan oleh keakuratan hasil, tetapi juga oleh niat dan tujuan moral di baliknya. Sementara 
itu, algoritma kecerdasan buatan tidak memiliki kesadaran, niat, atau orientasi moral. Ia 
beroperasi secara mekanistik berdasarkan instruksi matematis yang diberikan manusia. Hal ini 
menimbulkan paradoks: mesin dapat menghasilkan pengetahuan, tetapi tidak memiliki 
kesadaran moral terhadap akibat dari pengetahuan tersebut. Ketidakhadiran dimensi spiritual 
ini membuat teknologi modern rawan disalahgunakan, misalnya dalam pengawasan massal, 
disinformasi, atau manipulasi perilaku sosial. Oleh sebab itu, epistemologi Qur’ani menuntut 
agar setiap pengembangan kecerdasan buatan diarahkan dengan prinsip tanggung jawab moral, 
kejujuran ilmiah, dan niat untuk menegakkan kemaslahatan umat (Rahman & Al Ghifari, 2025). 

Lebih jauh, kecerdasan buatan juga menantang posisi manusia sebagai subjek epistemik 
yang utama (Nasution dkk., 2025). Jika dalam epistemologi klasik manusia adalah pusat 
pengetahuan, maka dalam era algoritmik manusia berpotensi tergeser menjadi sekadar 
pengamat sistem yang ia ciptakan. Situasi ini menimbulkan krisis identitas epistemologis: 
manusia mulai bergantung pada algoritma untuk menilai kebenaran, menentukan pilihan, 
bahkan membentuk persepsi moral. Dalam pandangan Qur’ani, ketergantungan semacam ini 
berbahaya karena berpotensi melemahkan fungsi akal dan hati sebagai alat utama untuk 
mengenal kebenaran. Al-Qur’an menuntut manusia untuk berpikir secara kritis, bukan sekadar 
mengikuti (ittibā‘) sesuatu tanpa pengetahuan. Maka, tunduk secara buta pada hasil sistem 
algoritmik tanpa evaluasi kritis dapat dianggap sebagai bentuk penyimpangan epistemik yang 
mengabaikan amanah akal dan tanggung jawab moral. 

Kecerdasan buatan juga membawa dampak etis yang luas dalam ranah sosial. Di satu sisi, 
teknologi ini membuka peluang besar bagi kemajuan pendidikan, kesehatan, dan ekonomi 
(Sinulingga & Nasution, 2024). Namun, di sisi lain, ia menimbulkan ketimpangan baru dalam 
akses terhadap pengetahuan dan kekuasaan. Perusahaan besar yang menguasai data dan 
algoritma berpotensi memonopoli sumber pengetahuan global, sehingga menimbulkan bentuk 
kolonialisme digital baru. Dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, kondisi ini dapat dikategorikan 
sebagai ancaman terhadap ḥifẓ al-‘aql (perlindungan akal) dan ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa), 
karena dominasi pengetahuan yang tidak etis dapat mengakibatkan ketidakadilan struktural 
dan eksploitasi kemanusiaan. Oleh sebab itu, epistemologi Qur’ani mengingatkan bahwa setiap 
perkembangan teknologi harus berlandaskan prinsip keadilan, transparansi, dan tanggung 
jawab sosial agar tidak melahirkan ketimpangan baru yang merusak tatanan moral umat 
manusia. 

Dalam konteks pendidikan, kecerdasan buatan juga mengubah cara manusia belajar dan 
memahami ilmu (Ilfi & Manaf, 2024). Algoritma personalisasi pembelajaran mampu 
menyesuaikan materi dengan kemampuan peserta didik, tetapi pada saat yang sama dapat 
mengurangi proses refleksi, dialog, dan pembentukan karakter. Pendidikan dalam pandangan 



Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1308 

Qur’ani bukan sekadar proses transfer pengetahuan, melainkan pembentukan manusia yang 
berakhlak dan bertanggung jawab. Jika kecerdasan buatan hanya menekankan efisiensi dan 
kecepatan dalam belajar tanpa mempertimbangkan aspek moral dan spiritual, maka pendidikan 
kehilangan substansinya. Oleh karena itu, penerapan kecerdasan buatan dalam dunia 
pendidikan perlu diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran etis, memperkuat nilai 
kemanusiaan, dan menanamkan tanggung jawab terhadap ilmu sebagai amanah ilahi. 

Pada akhirnya, kecerdasan buatan bukan hanya isu teknologi, tetapi juga isu kemanusiaan 
dan spiritualitas. Tantangan utamanya bukan terletak pada seberapa pintar mesin dapat 
berpikir, melainkan sejauh mana manusia mampu menjaga arah moral dari pengetahuan yang 
ia ciptakan. Epistemologi Qur’ani memberikan panduan yang jelas bahwa setiap pengetahuan 
harus berujung pada tanggung jawab moral, bukan pada kekuasaan. Kecerdasan buatan, jika 
tidak diarahkan oleh nilai-nilai ilahiah, dapat berbalik menjadi alat yang merusak tatanan 
kehidupan. Namun jika dikembangkan dalam kerangka etika Qur’ani yang menekankan amanah, 
kejujuran, dan pertanggungjawaban, maka teknologi ini dapat menjadi sarana untuk 
menegakkan kemaslahatan dan keadilan universal. Dengan demikian, kecerdasan buatan 
menjadi cermin bagi manusia: apakah ia menggunakan ilmunya untuk meneguhkan 
kemanusiaan atau justru melupakannya. 

Analisis Akuntabilitas Ilmiah dalam Perspektif QS. Al-Isrā’ [17]:36 

ىِٕكَ كَانَ عَنْهُ مَسْـُٔوْلًَ 
   ٣٦ وَلََ تقَْفُ مَا لَيْسَ لكََ بهِٖ عِلْمٌ ۗانَِّ السَّمْعَ وَالْبصََرَ وَالْفؤَُادَ كُلُّ اوُل ٰۤ

Janganlah engkau mengikuti sesuatu yang tidak kauketahui. Sesungguhnya 
pendengaran, penglihatan, dan hati nurani, semua itu akan diminta 
pertanggungjawabannya. 

QS. Al-Isrā’ [17]:36 merupakan salah satu ayat yang memberikan kerangka epistemologis 
mendasar tentang etika penggunaan ilmu pengetahuan dalam pandangan Islam. Ayat ini 
menegaskan larangan untuk mengikuti sesuatu tanpa dasar pengetahuan yang benar dan valid. 
Secara historis, Ar-Razī (w. 925 M) menjelaskan bahwa ayat ini turun untuk menegur kebiasaan 
masyarakat Arab pra-Islam yang gemar menyebarkan kabar, asumsi, dan klaim gaib tanpa 
verifikasi kebenaran. Mereka sering kali menafsirkan tanda-tanda langit dan fenomena alam 
tanpa landasan ilmu, bahkan mengklaim mengetahui rahasia Tuhan (Rāzī, 1420a). Menurut 
riwayat dari Ibnu Katsir (w. 1373 M), ayat ini juga menjadi teguran terhadap mereka yang 
berkata tentang Allah tanpa ilmu (Dimashqī, 1998). Dalam konteks tersebut, Allah menegaskan 
bahwa setiap kemampuan manusia yaitu as-sam‘a (pendengaran), al-baṣar (penglihatan), dan 
al-fu’ād (hati) adalah instrumen epistemik yang akan mas’ūlā, yakni dimintai 
pertanggungjawaban di hadapan Allah. Hal ini menandakan bahwa aktivitas berpikir dan 
berilmu bukanlah ruang bebas nilai, tetapi arena moral yang penuh tanggung jawab (Rāzī, 
1420b). 

Dalam perspektif Qur’ani, epistemologi Islam tidak memandang ilmu sebagai hasil kerja 
akal yang netral, melainkan sebagai amanah ilahi yang harus dikelola dengan penuh kesadaran 
etis dan spiritual (Uyuni dkk., 2025). Manusia diberi perangkat pengetahuan berupa indera, 
rasio, dan hati agar mampu menimbang, menelaah, dan memahami realitas dengan 
keseimbangan rasional dan moral. Pendengaran (as-sam‘a) melambangkan proses penerimaan 
informasi dari luar; penglihatan (al-baṣar) menjadi simbol kemampuan observasi dan analisis 
rasional; sedangkan hati (al-fu’ād) merepresentasikan pusat refleksi dan penilaian etis yang 
mengarahkan pengetahuan menuju kebenaran sejati. Ketiga unsur ini bekerja secara sinergis, 
membentuk epistemologi yang tidak hanya rasional tetapi juga spiritual. Maka, ketika salah satu 
unsur itu diabaikan—misalnya ilmu hanya dikejar secara materialistik tanpa kepekaan hati—
terjadilah ketimpangan epistemik yang berujung pada penyalahgunaan ilmu dan hilangnya 
tanggung jawab moral. 

Konsep akuntabilitas ilmiah yang terkandung dalam ayat ini menegaskan bahwa setiap 



Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 
Future 

1309 

aktivitas kognitif manusia selalu berada di bawah pengawasan nilai. Ilmu bukan hanya 
penumpukan data atau hasil eksperimen yang berdiri sendiri, melainkan proses yang menuntut 
keterikatan antara pengetahuan, pelaku, dan dampaknya terhadap kehidupan sosial. Islam 
menolak klaim ilmiah yang nihil moral atau yang berpandangan bahwa pengetahuan bersifat 
netral tanpa memperhatikan akibat sosialnya. Dalam pandangan ini, tanggung jawab ilmiah 
berarti adanya hubungan timbal balik antara peneliti dan masyarakat, antara hasil penelitian 
dan kemaslahatan umat. Oleh sebab itu, transparansi, kejujuran, dan integritas menjadi prinsip 
dasar dalam epistemologi Qur’ani. Nilai-nilai ini menjadi penegas bahwa ilmu tidak boleh 
dimanipulasi untuk kepentingan kekuasaan atau keuntungan material, karena setiap bentuk 
pengetahuan akan dimintai pertanggungjawaban pada hari akhir (mas’ūlā). 

Secara semantik, istilah mas’ūlā memiliki kedalaman makna yang mencakup aspek 
duniawi dan ukhrawi. Ia tidak hanya berarti “ditanya,” tetapi juga menandakan “dimintai 
pertanggungjawaban penuh atas akibat yang ditimbulkan” (Shihab, 2002). Dengan demikian, 
manusia tidak hanya diminta menjelaskan apa yang ia ketahui, tetapi juga mengapa dan untuk 
apa ia menggunakan pengetahuannya. Pemahaman ini menegaskan bahwa dalam Islam, 
epistemologi selalu berkaitan erat dengan moralitas. Ketika seseorang menggunakan 
kemampuan as-sam‘a, al-baṣar, dan al-fu’ād tanpa kontrol nilai, ia tidak hanya bersalah secara 
intelektual, tetapi juga berdosa secara etis dan spiritual. Maka, ilmu pengetahuan dalam Islam 
tidak pernah bebas dari tanggung jawab; ia harus selalu diarahkan untuk menegakkan 
kebenaran (ḥaqq), keadilan (‘adl), dan kemaslahatan (maṣlaḥah). 

Dalam konteks dunia modern, terutama di tengah perkembangan pesat ilmu pengetahuan 
dan teknologi, prinsip ini memperoleh relevansinya yang paling kuat. Kecerdasan buatan, 
misalnya, merupakan representasi dari bentuk baru “akal kolektif” manusia yang dioperasikan 
melalui data dan algoritma (Pratiwi, 2024). Namun, tanpa etika, sistem ini dapat berubah 
menjadi alat dominasi, diskriminasi, atau manipulasi sosial. QS. Al-Isrā’ [17]:36 memberikan 
peringatan dini terhadap bahaya pengetahuan yang tidak diimbangi dengan tanggung jawab 
moral. Manusia tidak boleh menggunakan teknologi yang tidak ia pahami secara mendalam, 
baik secara teknis maupun etis. Etika Qur’ani menuntut manusia agar memahami konsekuensi 
moral dari setiap sistem yang diciptakan. Prinsip ini sejalan dengan standar etika global seperti 
transparency, explainability, dan accountability dalam pengembangan teknologi berbasis data. 

Selain itu, ayat ini juga memiliki implikasi langsung terhadap dunia akademik dan riset 
ilmiah. Ia menuntut agar setiap aktivitas ilmiah dilakukan dengan prinsip verifikasi, validasi, 
dan kehati-hatian metodologis. Dalam perspektif Qur’ani, pengetahuan yang tidak melalui 
proses pembuktian dan pertimbangan moral sama dengan mengikuti sesuatu tanpa ilmu. Oleh 
karena itu, praktik ilmiah seperti plagiarisme, manipulasi data, atau eksploitasi hasil riset untuk 
kepentingan destruktif merupakan pelanggaran terhadap prinsip akuntabilitas ilmiah yang 
diajarkan oleh wahyu. Ilmu yang benar adalah ilmu yang teruji secara empiris dan terikat secara 
etis. Dengan demikian, QS. Al-Isrā’ [17]:36 menegaskan pentingnya integritas akademik dan 
spiritualitas dalam riset, agar ilmu tidak hanya benar dalam teori tetapi juga membawa manfaat 
nyata bagi kemanusiaan. 

Lebih jauh, ayat ini memperlihatkan hubungan erat antara epistemologi dan etika dalam 
Islam. Dalam paradigma sekuler modern, ilmu sering kali dianggap netral dan terpisah dari 
nilai-nilai moral atau keagamaan. Namun, Islam justru menolak dikotomi tersebut. Bagi Islam, 
kebenaran rasional (al-ḥaqq al-‘aqlī) dan kebenaran moral (al-ḥaqq al-akhlāqī) merupakan dua 
sisi dari satu realitas yang sama. Keduanya tidak boleh dipisahkan, sebab ilmu yang bebas nilai 
akan melahirkan penindasan, eksploitasi, dan dehumanisasi. Oleh karena itu, ayat ini tidak 
hanya mengajarkan kehati-hatian dalam berpikir, tetapi juga menanamkan kesadaran bahwa 
ilmu adalah sarana ibadah. Melalui ilmu, manusia mengabdi kepada Tuhan dengan cara menjaga 
kemaslahatan ciptaan-Nya dan menghindari segala bentuk kerusakan di muka bumi (fasād). 

Dalam ranah sosial dan kebijakan teknologi, QS. Al-Isrā’ [17]:36 juga menuntut adanya 
etika pengelolaan data dan algoritma. Penggunaan data pribadi, sistem rekomendasi digital, dan 
kecerdasan buatan harus didasarkan pada prinsip keterbukaan, keadilan, dan tanggung jawab. 
Tidak ada ruang bagi penyembunyian informasi atau manipulasi algoritma yang menipu publik 



Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1310 

demi kepentingan ekonomi atau politik. Prinsip Qur’ani menegaskan bahwa setiap pengetahuan 
digital adalah bagian dari amanah epistemik yang harus diarahkan kepada kemaslahatan 
kolektif. Dalam konteks ini, manusia berperan bukan hanya sebagai pencipta teknologi, tetapi 
juga sebagai penjaga moralitas pengetahuan. Etika ini merupakan wujud nyata dari ajaran 
Qur’an tentang mas’ūlā bahwa setiap pengetahuan akan diminta pertanggungjawabannya, baik 
di dunia maupun di hadapan Allah. 

Akhirnya, QS. Al-Isrā’ [17]:36 menghadirkan paradigma epistemologi yang 
mengembalikan ilmu kepada hakikatnya sebagai amanah suci. Pendengaran, penglihatan, dan 
hati bukan hanya alat kognitif, melainkan simbol tanggung jawab spiritual yang menyatukan 
manusia dengan sumber pengetahuan tertinggi, yaitu Allah. Akuntabilitas ilmiah dalam 
perspektif Qur’ani bukan semata-mata kewajiban profesional, tetapi ekspresi dari kesadaran 
tauhid. Setiap pengetahuan, inovasi, dan temuan ilmiah pada hakikatnya harus menjadi jalan 
menuju kebenaran dan kemaslahatan, bukan sumber kesombongan intelektual. Dengan 
demikian, ilmu yang berakar pada nilai Qur’ani akan melahirkan peradaban yang cerdas, adil, 
dan beradab—peradaban yang menempatkan manusia sebagai khalifah yang menjaga, bukan 
menguasai; yang bertanggung jawab, bukan hanya berpengetahuan. 
 
Model Integratif Etika Qur’ani untuk Pengembangan Teknologi Berkeadaban 

QS. Al-Isrā’ [17]:36 menghadirkan kerangka etika komprehensif yang merekatkan antara 
pengetahuan, moralitas, dan tanggung jawab sosial. Ayat ini tidak hanya menegaskan larangan 
mengikuti sesuatu tanpa ilmu, tetapi juga menyusun struktur epistemologi Qur’ani yang berakar 
pada integritas moral manusia. Pendengaran (as-sam‘a), penglihatan (al-baṣar), dan hati (al-
fu’ād) disebutkan secara berurutan, menggambarkan proses kognitif manusia dari menerima 
informasi hingga menginternalisasi nilai-nilai kebenaran. Ketiga instrumen ini bukan sekadar 
alat untuk mengetahui, tetapi juga penanda adanya pertanggungjawaban (mas’ūlā) atas segala 
bentuk penggunaan ilmu. Dalam konteks teknologi modern, struktur ayat ini dapat dipahami 
sebagai panduan etika bagi pengembangan kecerdasan buatan, sistem digital, dan algoritma 
agar tetap berpihak pada kemanusiaan serta tidak kehilangan arah spiritual. Dengan kata lain, 
Al-Qur’an sejak awal telah meletakkan dasar bagi konsep responsible innovation—bahwa 
kemajuan intelektual harus selalu diimbangi dengan kesadaran moral dan tanggung jawab 
sosial (Nuh dkk., 2025). 

Elemen pertama, as-sam‘a (pendengaran), menggambarkan pentingnya kehati-hatian 
epistemik dalam menerima informasi. Pendengaran dalam konteks Qur’ani bukan hanya proses 
biologis, melainkan simbol keterbukaan manusia terhadap pengetahuan yang benar. Ia 
menuntut kejujuran, verifikasi, dan selektivitas dalam menerima berita, sehingga tidak mudah 
terjebak pada taqlīd atau mengikuti tanpa dasar ilmu. Dalam dunia digital yang ditandai oleh 
banjir data, hoaks, dan disinformasi, prinsip as-sam‘a menjadi landasan bagi etika informasi 
(information ethics). Para ilmuwan dan pengembang teknologi dituntut untuk membangun 
sistem yang mampu menyaring dan memvalidasi informasi secara kritis sebelum diolah 
menjadi dasar keputusan algoritmik. Misalnya, dalam pengembangan sistem kecerdasan buatan 
yang digunakan untuk analisis berita atau opini publik, prinsip as-sam‘a dapat diterapkan 
melalui mekanisme fact-checking, validasi sumber data, dan pelatihan model dengan dataset 
yang etis serta bebas bias. Dengan demikian, pendengaran dalam kerangka Qur’ani 
mengajarkan pentingnya selektivitas epistemik—bahwa setiap informasi harus melalui proses 
klarifikasi sebelum diyakini dan digunakan (Idrus, 2023). 

Selanjutnya, al-baṣar (penglihatan) memiliki makna yang lebih dalam daripada sekadar 
melihat secara fisik. Dalam epistemologi Qur’ani, penglihatan berarti kemampuan manusia 
untuk menganalisis realitas dengan jernih, objektif, dan proporsional. Ia menuntut manusia 
untuk tidak berhenti pada permukaan data, melainkan menembus makna di baliknya dengan 
disertai kesadaran moral. Dalam konteks teknologi, al-baṣar mencerminkan prinsip 
transparansi dan akuntabilitas dalam proses ilmiah maupun teknis. Misalnya, dalam 
pengembangan algoritma prediktif atau sistem rekomendasi digital, transparansi menjadi hal 
yang mutlak agar pengguna dapat memahami bagaimana keputusan dihasilkan oleh mesin. 



Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 
Future 

1311 

Tanpa prinsip al-baṣar, sistem digital akan beroperasi secara gelap (black box) dan berpotensi 
menghasilkan diskriminasi atau penyimpangan etika. Oleh karena itu, al-baṣar dapat 
diterjemahkan dalam praktik teknologi sebagai kewajiban untuk membuka proses kerja sistem, 
mendokumentasikan pengambilan keputusan algoritmik, dan memastikan keadilan dalam 
setiap tahapan pengolahan data. Prinsip ini sekaligus mengajarkan bahwa penglihatan yang 
bertanggung jawab tidak hanya menatap, tetapi juga memahami dengan kesadaran moral dan 
sosial. 

Adapun al-fu’ād (hati) menempati posisi yang paling mendalam dalam struktur etika 
Qur’ani. Hati bukan sekadar pusat emosi, tetapi juga sumber intuisi moral dan penimbang nilai 
dalam setiap tindakan ilmiah (Suparlan, 2022). Dalam epistemologi Qur’ani, pengetahuan yang 
tidak menyentuh hati dianggap belum sempurna, karena kebenaran sejati tidak hanya diukur 
oleh logika tetapi juga oleh kesadaran etis. Dalam konteks pengembangan teknologi, al-fu’ād 
mengajarkan perlunya value-centered design yakni pendekatan perancangan sistem yang 
berpijak pada nilai kemanusiaan, keadilan, dan kesejahteraan sosial. Teknologi yang 
dikembangkan tanpa melibatkan nilai hati nurani berpotensi menciptakan dehumanisasi, 
eksploitasi data, dan kehilangan arah spiritual. Contoh penerapannya dapat dilihat pada 
pengembangan sistem AI for humanity, seperti algoritma yang mendeteksi ujaran kebencian, 
aplikasi yang membantu kesehatan mental, atau platform yang mendorong literasi moral. 
Semua itu merupakan bentuk aktualisasi al-fu’ād dalam ruang digital dengan menghadirkan 
teknologi yang bukan hanya cerdas secara teknis, tetapi juga berjiwa. 

Puncak dari struktur etika ini terletak pada kata mas’ūlā (akan dimintai 
pertanggungjawaban). Istilah ini menegaskan bahwa setiap aktivitas epistemik manusia, baik 
mendengar, melihat, maupun mempertimbangkan dengan hati, akan dimintai jawab di hadapan 
Allah. Dalam konteks keilmuan modern, prinsip ini sejalan dengan konsep scientific 
accountability bahwa setiap pengetahuan yang dihasilkan harus dapat dipertanggungjawabkan 
secara ilmiah, moral, dan sosial. Para ilmuwan tidak hanya bertanggung jawab atas hasil 
penelitian, tetapi juga atas dampaknya terhadap manusia dan lingkungan. Dalam dunia 
teknologi, mas’ūlā menuntut agar setiap algoritma dan sistem digital memiliki dimensi 
akuntabilitas yang jelas. Hal ini dapat diwujudkan melalui audit etika teknologi, pelaporan 
transparan mengenai penggunaan data pribadi, serta penerapan kebijakan perlindungan privasi 
yang adil. Mas’ūlā menjadi pengingat bahwa kecerdasan buatan bukan entitas netral, ia 
merupakan hasil ciptaan manusia yang membawa konsekuensi moral dan sosial yang luas 
(Santosa dkk., 2025). 

Apabila keempat elemen ini—as-sam‘a, al-baṣar, al-fu’ād, dan mas’ūlā—disatukan, maka 
terbentuklah model integratif etika Qur’ani yang menyeluruh. Model ini memadukan 
epistemologi (bagaimana manusia mengetahui) dan aksiologi (bagaimana manusia 
menggunakan pengetahuan). Pendengaran menuntut kehati-hatian epistemik, penglihatan 
menegaskan transparansi analitis, hati menumbuhkan kesadaran moral, dan 
pertanggungjawaban menegakkan keadilan sosial. Keempatnya merupakan rantai nilai yang 
menjaga agar ilmu pengetahuan dan teknologi tidak terlepas dari orientasi kemanusiaan. Dalam 
dunia yang semakin dikendalikan oleh data dan algoritma, model ini menawarkan alternatif 
peradaban yang tidak sekadar cerdas, tetapi juga beradab. Teknologi yang berkeadaban adalah 
teknologi yang berpihak pada kebenaran, keadilan, dan kesejahteraan manusia, bukan sekadar 
pada efisiensi dan keuntungan ekonomi (Sudarsih, 2024). 

Dalam tataran praktis, penerapan etika Qur’ani berbasis QS. Al-Isrā’ [17]:36 dapat 
dilakukan dalam tiga lapisan kebijakan yang saling terhubung. Pertama, pada level individu, 
etika Qur’ani mendorong pengguna teknologi untuk memiliki kesadaran moral digital, seperti 
tidak menyebarkan informasi palsu, menjaga privasi, dan menggunakan data secara 
bertanggung jawab. Kedua, pada level institusi pendidikan dan penelitian, prinsip ini dapat 
diwujudkan dengan mengintegrasikan nilai Qur’ani dalam kurikulum teknologi dan ilmu 
pengetahuan, serta menumbuhkan budaya riset yang menjunjung integritas dan akuntabilitas. 
Ketiga, pada level kebijakan publik dan industri, pemerintah dan perusahaan teknologi perlu 
membangun sistem regulasi berbasis etika yang berpihak pada kemanusiaan, misalnya melalui 



Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1312 

kode etik pengembang, audit algoritma, dan lembaga pengawasan etika digital. Dengan 
penerapan berlapis seperti ini, nilai-nilai Qur’ani tidak berhenti sebagai ideal normatif, tetapi 
menjadi panduan aplikatif yang membentuk perilaku, kebijakan, dan peradaban digital (Yuniar, 
2025). 

Pada akhirnya, model integratif etika Qur’ani ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi 
tidak boleh dilepaskan dari kesadaran spiritual manusia. Al-Qur’an memberikan fondasi agar 
inovasi selalu berorientasi pada kemaslahatan, bukan sekadar pada kebaruan teknologis. 
Dengan menjadikan as-sam‘a sebagai dasar verifikasi informasi, al-baṣar sebagai prinsip 
keterbukaan, al-fu’ād sebagai poros nilai kemanusiaan, dan mas’ūlā sebagai pengingat tanggung 
jawab akhir, maka setiap bentuk ilmu dan teknologi akan mengarah pada terciptanya 
peradaban yang berkeadaban. Ini bukan sekadar cita-cita moral, tetapi kebutuhan mendesak di 
tengah arus teknologi yang berkembang cepat tanpa kendali nilai. Model etika Qur’ani 
menawarkan keseimbangan antara wahyu dan rasio, antara iman dan inovasi—sebuah panduan 
agar manusia tetap menjadi subjek yang bertanggung jawab, bukan sekadar pengguna pasif 
dalam dunia digital yang terus berubah. 

 
Table 1. Model Integratif Etika Qur’ani untuk Pengembangan Teknologi Berkeadaban (QS. Al-

Isrā’ [17]:36) 
Elemen Ayat Makna Epistemologis 

dan Moral 
Prinsip Etika 
dalam Ilmu & 

Teknologi 

Contoh Penerapan 
Kontemporer 

As-sam‘a 
(Pendengaran) 

Penerimaan informasi 
dengan kehati-hatian; 
menolak mengikuti 
sesuatu tanpa ilmu yang 
sahih. 

Information ethics: 
validasi data, seleksi 
sumber, verifikasi 
informasi. 

Sistem fact-checking pada 
kecerdasan buatan, literasi 
digital bagi pengguna 
media sosial. 

Al-baṣar 
(Penglihatan) 

Kemampuan analisis dan 
pengamatan kritis; 
menelaah informasi 
dengan kesadaran moral. 

Transparansi dan 
akuntabilitas dalam 
riset dan algoritma; 
keterbukaan proses. 

Audit algoritma, 
dokumentasi proses 
pengambilan keputusan AI, 
keterbukaan data dalam 
penelitian. 

Al-fu’ād 
(Hati/Nurani) 

Pusat pertimbangan moral 
dan evaluasi etis; menilai 
dampak pengetahuan 
terhadap manusia dan 
lingkungan. 

Value-centered 
design: teknologi 
yang 
mempertimbangkan 
kesejahteraan 
sosial, keadilan, dan 
moralitas. 

Fitur digital well-being, 
algoritma deteksi ujaran 
kebencian, platform 
edukatif berbasis nilai 
kemanusiaan. 

Mas’ūlā 
(Pertanggungjawa
ban) 

Kesadaran bahwa 
pendengaran, penglihatan, 
dan hati akan dimintai 
pertanggungjawaban di 
hadapan Tuhan. 

Scientific 
accountability: 
tanggung jawab etis 
dan moral atas hasil 
ilmu dan keputusan 
teknologi. 

Audit etika sistem AI, 
transparansi penggunaan 
data pribadi, kebijakan 
perlindungan privasi, 
regulasi teknologi berbasis 
nilai kemanusiaan. 

 

D. KESIMPULAN 
Perkembangan kecerdasan buatan menghadirkan tantangan signifikan terkait 

akuntabilitas ilmiah, transparansi algoritmik, dan tanggung jawab moral dalam pengambilan 
keputusan berbasis teknologi. QS. Al-Isrā’ [17]:36 menyediakan landasan normatif yang kuat 
bagi pengembangan prinsip etika ini. Elemen-elemen ayat—as-sam‘a (pendengaran), al-baṣar 
(penglihatan), dan al-fu’ād (hati)—menjadi simbol integrasi antara aspek rasional, empiris, dan 
moral. Pendengaran mendorong verifikasi informasi; penglihatan menegaskan keterbukaan dan 
analisis kritis; hati menumbuhkan kesadaran etis, dan keseluruhan aktivitas akan 
dipertanggungjawabkan secara spiritual. Dengan kerangka ini, ilmu pengetahuan dan teknologi 



Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 
Future 

1313 

tidak dilepaskan dari nilai etika Qur’ani, sehingga pengembangan kecerdasan buatan tetap 
berpihak pada kemaslahatan manusia dan integritas moral. Penerapan prinsip-prinsip ini 
memastikan bahwa manusia tidak sekadar menjadi pengguna teknologi, tetapi juga penjaga 
moralitas dan kebenaran ilmiah. Model integratif etika Qur’ani ini menekankan amanah, 
transparansi, dan pertanggungjawaban dalam seluruh proses ilmiah dan inovasi teknologi, 
menjadikannya panduan bagi pengembangan kecerdasan buatan yang beradab, bertanggung 
jawab, dan selaras dengan nilai kemanusiaan. Dengan demikian, QS. Al-Isrā’ [17]:36 
memberikan kerangka operasional yang relevan bagi inovasi teknologi modern yang tidak 
hanya cerdas secara teknis, tetapi juga bermartabat secara moral dan spiritual. 

DAFTAR PUSTAKA 
Anami, A. (2025). Pancasila Sebagai Etika dalam Pengembangan Ilmu dan Teknologi di 

Indonesia. Journal Of Social, Justice And Policy, 4(1), 21–28. 
https://doi.org/10.56015/sjp.v4i1.43 

Anwar, S. (2024). Relasi Al-Qur’an, Akal, dan Filsafat: Implikasi Bagi Pendidikan Islam di Era 
Global. Abuya: Jurnal Pendidikan Dasar, 2(2), 17–32. 
https://doi.org/10.52185/abuyaVol2iss2Y2024433 

Artanto, D. (2025). Penguatan Kesadaran Etis dalam Penggunaan Kecerdasan Buatan melalui 
Edukasi Filsafat Pendidikan di Lingkungan Perguruan Tinggi. MUJAHADA: Jurnal 
Pengabdian Masyarakat, 3(1), 116–131. https://doi.org/10.54396/mjd.v3i1.2045 

Ashari, A., Latip, A., Rahman, A., Waluyanti, E., & Kusminingsih, E. (2025). Pendidikan Agama 
Islam dalam Lensa Filsafat Ilmu (Pertama). Uwais Inspirasi Indonesia. 

Basith, Y., Rahmah, K., Ramadhan, M. Z., & Tholchah, M. (2024). Optimalisasi Peran Pendidik 
dalam Pendidikan Melalui Integrasi Potensi Qalb dan Aql. Indonesian Journal of Islamic 
Religious Education, 2(2), 215–230. https://doi.org/10.63243/n66gyy19 

Dimashqī, ʿImād al-Dīn Abū al-Fidāʾ Ismāʿīl ibn ʿUmar ibn Kathīr al-. (1998). Tafsīr al-Qurʾān al-
ʿAẓīm. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). Kontribusi Ilmu Pengetahuan Islam dalam 
Pembentukan Karakter untuk Meningkatkan Mutu Pendidikan. CENDEKIA: Jurnal Ilmu 
Pengetahuan, 5(2), 496–508. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707 

Fikri, M., Muslim, M., & Yakin, F. A. (2025). Kecerdasan Buatan sebagai Simulakra Pendidikan: 
Analisis Kritis terhadap Krisis Nilai dan Otoritas Keilmuan Pesantren. Journal of Islamic 
Education and Pedagogy, 2(02), 101–113. https://doi.org/10.62097/jiep.v2i02.2440 

Idrus, I. (2023). Pembelajaran Berbasis Kognitif Multimedia pada Kalbu Perspektif al-Qur’an 
[Thesis, Universitas PTIQ]. https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1321/ 

Ilfi, R., & Manaf, S. (2024). Kecerdasan Buatan dan Kaitannya dalam Membentuk Nilai dan 
Karakter dalam Pendidikan. ISTIGHNA: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 7(1). 

Kholid, S., Jessika, J., Muharromah, F. A. N., & Rosa, A. (2025). Menafsirkan Ilmu sebagai Amanah: 
Studi Integratif Hadis dan Filsafat. AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam, 2(2), 47–55. 
https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i2.132 

Khotimah, H., Handhayani, A. S., Putri, N. N., Suhaila, A., Arief, A., & Nurdiansyah, N. M. (2025). 
Integrasi Ilmu Pengetahuan Alam dalm Perspektif Islam dan Barat: Sebuah Kajian 
Literatur. Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(2). 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa/article/view/1853 

La’lang, A. (2025). Quantum Of Knowledge: Dialog Al-Qur’an Dan Filsafat Ilmu Di Abad Ke-21. 
PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction, 9(2), 151–163. 
https://doi.org/10.32616/pgr.v9.2.505.151-163 

Mimpaokina, M. (2025). Membangun Komunikasi yang Santun Perpektif Al-Qur’an. J-CEKI : 
Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(2), 283–295. https://doi.org/10.56799/jceki.v4i2.7452 

Nasution, R. A., Yuyung, R., Putri, N., & Fauzi, R. (2025). Transhumanisme dalam Perspektif 
Teologi Islam: Rekonstruksi Konsep Kemanusiaan di Era Digital. Kamali: Jurnal Ilmu 
Agama, 1(1), 65–79. 



Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1314 

Nazhan, F. A., Rahayu, R. P., & Parhan, M. (2025). Relasi Ilmu dan Moral: Peran Ilmuwan dalam 
Membangun Peradaban Manusia. Jurnal Education and Development, 13(1), 73–80. 
https://doi.org/10.37081/ed.v13i1.6577 

Nuh, H., Habib, M. A., & Zahrani, M. (2025). Dasar-Dasar Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-
Qur’an dan Hadis. Journal of Sustainable Education, 2(2), 123–133. 
https://doi.org/10.63477/jose.v2i2.177 

Pratiwi, H. (2024). Kecerdasan Buatan: Disertai Praktik Baik Pemanfaatannya. Asadel Liamsindo 
Teknologi. 

Prayoga, H. Y., Rostika, I., Miftahudin, I., & Hidayat, Y. (2024). Kedudukan Manusia dalam Ilmu 
Pendidikan Islam dan Al-Qur’an. Jurnal Pelita Nusantara, 2(1), 1–7. 
https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v2i1.510 

Raharjo, B. (2023). Teori Etika Dalam Kecerdasan Buatan (AI). Yayasan Prima Agus Teknik.  
Rahman, A., & Al Ghifari, F. H. (2025). Pembelajaran Berbasisi Artificial Intelligence (AI) dalam 

Pandangan Al-Qur’an: Antara Etika dan Efisiensi. Jurnal Al-Fatih, 8(1), 417–436. 
https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.528 

Rāzī, A. ‘Abdullāh M. bin ‘Umar bin al-Ḥasan bin al-Ḥusain al-Tīmī al-. (1420a). Mafātīḥ al-Ghayb 
(Ketiga, Vol. 25). Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Rāzī, A. ‘Abdullāh M. bin ‘Umar bin al-Ḥasan bin al-Ḥusain al-Tīmī al-. (1420b). Mafātīḥ al-Ghayb 
(Ketiga, Vol. 20). Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Santosa, H., Ika, M., Putri, U. T., Sutrisno, D., Rahayu, T., Suryadi, S., & Sucipto, S. (2025). Artificial 
Intelligence dalam Pendidikan: Sebuah Bunga Rampai (Pertama). K-Media. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbāh (Ketiga). Lentera Hati. 
Sinulingga, S. P. B., & Nasution, M. I. P. (2024). Analysis of Challenges and Opportunities in The 

Development of Information and Communication Technology in The Digital Era: Future 
Perspective. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, 2(12), 25–35. 
https://doi.org/10.61722/jiem.v2i12.3018 

Skalfist, P., Teigens, V., & Mikelsten, D. (2022). Kecerdasan Buatan: Revolusi Industri Keempat. 
Cambridge Stanford Books. 

Sudarsih, S. (2024). Pengembangan Ilmu Pengetahuan dan Teknologi di Indonesia Berdasar 
Pada Nilai-Nilai Kemanusiaan yang Adil dan Beradab. Anuva: Jurnal Kajian Budaya, 
Perpustakaan, dan Informasi, 8(2), 275–284. https://doi.org/10.14710/anuva.8.2.275-
284 

Suparlan, S. (2022). Membentuk Karakter yang Kokoh Melalui Pendidikan Hati. Jurnal Humanika, 
22(1), 77–90. https://doi.org/10.21831/hum.v22i1.49082. 

Susanna, S., & Rijal, S. R. S. (2024). Etika Ilmuwan dalam Kerangka Filsafat Ilmu: Analisis dan 
Implikasi. Jurnal Ikhtibar Nusantara, 3(1), 22–44. https://doi.org/10.62901/j-
ikhsan.v3i1.92 

Uyuni, B., Pratama, S., Jubaidah, W., Saefulloh, A., Nulyaman, I., Hartati, Z., Rais, F., & Iim, Z. H. 
(2025). Islam dan Ilmu Pengetahuan (Pertama). Get Press Indonesia. 

Yuniar, A. R. (2025). Transformasi Al-Quran Membangun Peradaban Era Pendidikan Digital 
(Analisis Historis dan Relevansi Kontemporer). JUPI (Jurnal Pendidikan Indonesia), 3(01), 
265–270. 

 
 

 
 


