Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a
Sustainable Future
Volume 10, 2025 (p-ISSN 2477-3638 / e-ISSN 2613-9804)

“ | Proceedings of International Conference on Islamic Education (ICIED)
L]

Landasan Akuntabilitas Ilmiah dalam Etika Penggunaan dan
Pengembangan Kecerdasan Buatan (AI): Analisis QS. Al-Isra’ [17]:36

Lintang Dewi Fi'liya Putri

Korespondensi: Abstrak
lintangd1705@gmail.com The development of artificial intelligence represents one of the
key milestones in the modern technological revolution, bringing
Afiliasi: profound impacts on systems of knowledge, ethics, and
Department of of Qur’anic Studies humanity. Amidst these advancements, serious challenges arise
and Tafsir, Faculty of Ushuluddin concerning scientific accountability, algorithmic transparency,
and Dakwah, Universitas Islam and moral responsibility in technology-based decision-making
Negeri Syekh Wasil Kediri, processes. This study aims to examine the relevance of QS. Al-
Indonesia Isrd’ [17]:36 as a Qur’anic value foundation for establishing
lintangd1705@gmail.com principles of scientific accountability in the development and

application of artificial intelligence. The method employed is
thematic exegesis (tafsir mawdi'T) using a Qur’anic ethical
approach, exploring the meanings of as-sam/ al-basar, and al-
fu’ad as symbols of the integration between rational, empirical,
and moral aspects within Islamic epistemology. The findings
indicate that QS. Al-Isra’ [17]:36 emphasizes the importance of
trust, transparency, and accountability in every scientific and
technological activity. These values reflect the Qur’anic guidance
that humans should not merely be users of technology but also
guardians of ethics and scientific integrity. Thus, the verse
provides a normative framework for developing artificial
intelligence that upholds the principles of public benefit, justice,
and spiritual responsibility.

Kata Kinci:
Artificial Intelligence; Moral Responsibility; Qur’anic Ethics;
Scientific Accountability.

A. PENDAHULUAN

Perkembangan kecerdasan buatan menandai babak baru dalam sejarah peradaban
manusia (Skalfist dkk., 2022). Teknologi ini bukan lagi sekadar alat bantu mekanis, melainkan
telah berevolusi menjadi sistem yang mampu meniru cara berpikir dan mengambil keputusan
layaknya manusia. Dalam berbagai sektor kehidupan seperti pendidikan, industri, ekonomi, dan
pemerintahan, kecerdasan buatan telah menghadirkan efisiensi dan inovasi yang luar biasa.
Namun, di balik kemajuan tersebut tersembunyi pertanyaan mendasar mengenai tanggung
jawab, etika, dan nilai moral yang menyertai penggunaannya. Ketika algoritma diberi
kewenangan untuk menilai dan menentukan keputusan, siapa yang memikul tanggung jawab
moral atas akibatnya? Pertanyaan ini menegaskan bahwa kemajuan teknologi tidak dapat
dilepaskan dari dimensi etik dan spiritual manusia.

Dalam konteks inilah, diskursus mengenai akuntabilitas ilmiah menjadi semakin penting.
Kecerdasan buatan tidak dapat dipandang hanya sebagai pencapaian teknis, melainkan sebagai
bentuk representasi dari sistem pengetahuan manusia yang mengandung nilai dan orientasi
moral (Fikri dkk., 2025). [lmu, dalam pandangan Islam, tidak pernah berdiri netral atau bebas
dari nilai. Ia adalah amanah yang harus dikelola dengan tanggung jawab. Setiap pengetahuan
yang diperoleh, diolah, dan diterapkan membawa konsekuensi moral terhadap individu
maupun masyarakat. Oleh karena itu, dalam tradisi keilmuan Islam, integritas epistemologis
menempati posisi sentral bahwa manusia harus berhati-hati dalam menggunakan akalnya,
memastikan setiap pengetahuan berdiri di atas dasar kebenaran dan kemaslahatan.

Faculty of Tarbiyah and Teaching Training

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 1304


https://conferences.uin-malang.ac.id/index.php/icied/index
mailto:lintangd1705@gmail.com
mailto:lintangd1705@gmail.com

Kecerdasan buatan, yang kini menjadi pusat revolusi digital, memiliki kemiripan
mendasar dengan proses epistemologis manusia (Skalfist dkk., 2022). Ia beroperasi dengan
mengumpulkan data, memproses informasi, dan menghasilkan kesimpulan berdasarkan pola
yang terdeteksi. Namun, di balik kemampuan tersebut tersimpan potensi bahaya ketika sistem
algoritmik dipisahkan dari pertimbangan moral. Ketika teknologi diposisikan hanya sebagai
instrumen efisiensi, tanpa nilai etika, ia dapat menjadi alat yang memperkuat ketimpangan
sosial, memanipulasi informasi, bahkan mereduksi martabat manusia. Dalam hal ini,
pengembangan kecerdasan buatan menuntut hadirnya prinsip akuntabilitas ilmiah yakni
tanggung jawab moral dan intelektual atas segala bentuk proses pengetahuan yang melibatkan
manusia dan mesin.

Dalam perspektif Islam, tanggung jawab atas ilmu merupakan bagian dari amanah yang
diberikan kepada manusia (Kholid dkk., 2025). Setiap individu dituntut untuk menggunakan
kemampuan rasional, empiris, dan spiritualnya dengan penuh kesadaran dan tanggung jawab.
Manusia bukan hanya penerima pengetahuan, tetapi juga pengelola yang akan dimintai
pertanggungjawaban atas penggunaannya. Konsep ini melahirkan prinsip moral yang kuat:
bahwa setiap aktivitas intelektual dan ilmiah harus berorientasi pada kejujuran, transparansi,
serta kemaslahatan sosial. Dengan demikian, tanggung jawab etis dalam ilmu pengetahuan tidak
berhenti pada tingkat individu, melainkan meluas hingga pada sistem dan struktur yang
dibangun manusia termasuk sistem teknologi modern seperti kecerdasan buatan.

Di era digital saat ini, ketika pengambilan keputusan banyak ditentukan oleh data dan
algoritma, manusia dihadapkan pada dilema antara efisiensi teknologi dan nilai kemanusiaan.
Banyak sistem cerdas yang mampu menilai perilaku manusia, memprediksi pilihan, bahkan
mengarahkan opini publik. Namun, tanpa dasar moral dan keilmuan yang kuat, kemajuan
tersebut dapat mengaburkan batas antara kebenaran dan manipulasi. Oleh karena itu,
diperlukan paradigma baru yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai spiritual ke dalam desain
dan penerapan teknologi. Prinsip amanah dan pertanggungjawaban harus dijadikan fondasi
etika ilmiah agar ilmu dan teknologi tidak kehilangan arah moralnya (Susanna & Rijal, 2024).

Nilai-nilai etika dalam tradisi Qur’ani menawarkan kerangka berpikir yang relevan untuk
menjawab tantangan ini. Islam menekankan bahwa setiap aspek pengetahuan manusia, baik
yang bersifat rasional maupun empiris, harus diikat dengan kesadaran spiritual. Pendengaran,
penglihatan, dan hati sebagai simbol kemampuan epistemologis manusia, mewakili
keseimbangan antara aspek kognitif dan moral dalam memperoleh serta menggunakan
pengetahuan. Dalam konteks kecerdasan buatan, keseimbangan ini perlu dihidupkan kembali
agar teknologi tidak sekadar menjadi alat rasional yang dingin, tetapi juga mencerminkan nilai-
nilai kemanusiaan dan keadilan (Anami, 2025).

Penelitian ini berangkat dari keyakinan bahwa wahyu dan teknologi bukanlah dua entitas
yang saling bertentangan, melainkan dua bentuk pengetahuan yang dapat berdialog dan saling
melengkapi (La’lang, 2025). Wahyu memberikan arah dan nilai, sementara teknologi menjadi
manifestasi kreativitas manusia dalam mengelola pengetahuan. Ketika keduanya diintegrasikan,
akan lahir paradigma ilmu yang utuh: ilmu yang berfungsi tidak hanya untuk menguasai alam,
tetapi juga untuk menjaga keseimbangan dan kemaslahatan ciptaan. Oleh sebab ity,
membangun etika kecerdasan buatan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani berarti
mengembalikan teknologi pada tujuan asalnya yakni sebagai sarana untuk menegakkan
kebenaran dan keadilan.

Dengan menempatkan kecerdasan buatan dalam bingkai tanggung jawab moral dan
spiritual, manusia dapat menghindari jebakan determinisme teknologi yang menempatkan
mesin di atas nilai-nilai kemanusiaan. Etika Qur’ani mengingatkan bahwa setiap pengetahuan
membawa konsekuensi pertanggungjawaban, baik di hadapan masyarakat maupun di hadapan
Tuhan. Karena itu, akuntabilitas ilmiah tidak hanya bersifat profesional, tetapi juga teologis.
Integrasi nilai-nilai ini menjadi kunci untuk memastikan bahwa kemajuan teknologi sejalan
dengan tujuan penciptaan manusia yakni menegakkan keadilan, menjaga kehidupan, dan
membawa kemaslahatan bagi seluruh alam.

Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 1305
Future



Akhirnya, refleksi atas nilai-nilai Qur’ani dalam pengelolaan ilmu dan teknologi membuka
ruang bagi pembentukan paradigma baru dalam etika kecerdasan buatan. Paradigma ini tidak
hanya berbicara tentang keterampilan teknis, tetapi juga tentang kesadaran etis yang menuntun
manusia agar tetap bertanggung jawab atas ciptaan dan inovasinya. Dengan demikian,
kecerdasan buatan dapat dikembangkan dalam kerangka moral yang berkeadilan, transparan,
dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia dan sejalan dengan visi Islam tentang ilmu
sebagai amanah yang harus dijaga dengan penuh tanggung jawab dan kejujuran.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research), karena fokus kajian berada pada analisis konseptual terhadap teks-teks
keislaman dan literatur etika teknologi. Sumber primer berupa kitab tafsir klasik dan modern
dikaji untuk menggali nilai-nilai Qur’ani terkait akal, pengetahuan, dan tanggung jawab moral
manusia, sementara sumber sekunder seperti buku, artikel ilmiah, dan publikasi akademik
mengenai etika kecerdasan buatan serta filsafat ilmu Islam digunakan untuk memperkuat
landasan teoretis penelitian. Melalui kombinasi kedua jenis sumber tersebut, penelitian ini
berupaya menyusun pemahaman yang utuh mengenai bagaimana nilai-nilai keislaman dapat
menjadi dasar etis dalam merespons perkembangan teknologi yang kian kompleks di era
kontemporer.

Analisis data dilakukan melalui pendekatan tafsir tematik-etis (tafsir mawdii'm akhlaqi)
dengan tahapan sistematis yang mencakup identifikasi ayat-ayat relevan, klasifikasi tema-tema
seperti amanah ilmu dan kehati-hatian epistemologis, penafsiran makna ayat berdasarkan
pendapat para mufasir, serta analisis hermeneutik-kontekstual untuk menghubungkan pesan
Qur’ani dengan problem etika teknologi modern. Tahap akhir berupa sintesis hasil kajian tafsir
menjadi kerangka etika ilmiah yang dirumuskan dalam bentuk prinsip-prinsip etika, kategori
nilai, dan model konseptual yang dapat diterapkan pada isu-isu kontemporer seperti validasi
informasi, akuntabilitas ilmiah, transparansi penggunaan data, dan perlindungan privasi.
Dengan demikian, penelitian ini berupaya menghadirkan fondasi etis yang bersumber dari
spiritualitas Qur’ani sekaligus relevan bagi dinamika perkembangan ilmu dan teknologi masa
Kkini.

C. HASIL & PEMBAHASAN
Kecerdasan Buatan sebagai Tantangan Epistemologis dan Etis Modern

Perkembangan kecerdasan buatan dalam dua dekade terakhir telah merevolusi cara
manusia memahami, memproses, dan mendistribusikan pengetahuan. Kecerdasan buatan
bukan sekadar alat bantu teknologi, tetapi kini telah menjadi entitas yang mampu meniru,
menalar, dan bahkan mengambil keputusan berdasarkan data yang diolah secara algoritmik.
Fenomena ini membawa pergeseran besar dalam epistemologi modern: sumber pengetahuan
tidak lagi sepenuhnya berada di tangan manusia, melainkan turut didelegasikan kepada mesin
yang bekerja secara otonom. Hal ini menimbulkan pertanyaan mendasar: apakah keputusan
yang dihasilkan oleh sistem buatan dapat dianggap sebagai bentuk pengetahuan yang sahih, dan
sejauh mana manusia tetap menjadi subjek yang bertanggung jawab atas kebenaran tersebut?
Pertanyaan ini menunjukkan bahwa kecerdasan buatan tidak hanya menantang batas teknologi,
tetapi juga mengguncang fondasi filosofis tentang makna pengetahuan dan tanggung jawab
moral (Artanto, 2025).

Dalam epistemologi modern, kebenaran sering didefinisikan secara empiris dan objektif.
Namun, kecerdasan buatan beroperasi dengan logika statistik yang berbasis probabilitas, bukan
pada kebenaran yang absolut. Sistem pembelajaran mesin (machine learning) dan pembelajaran
mendalam (deep learning) tidak mencari kebenaran dalam pengertian filosofis, melainkan
efisiensi dan akurasi dalam prediksi. Akibatnya, apa yang disebut “pengetahuan” dalam konteks
kecerdasan buatan sering kali tidak lebih dari hasil kalkulasi algoritmik yang bergantung pada
data yang tersedia. Jika data tersebut bias, tidak lengkap, atau dimanipulasi, maka hasilnya pun
akan menyimpang. Dalam perspektif epistemologi Qur’ani, kondisi ini menunjukkan bahaya

Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1306



epistemik yang serius: ketika sumber kebenaran dipisahkan dari nilai moral dan tanggung
jawab spiritual, maka ilmu kehilangan arah etik dan potensinya untuk membawa kemaslahatan
(Ashari dkk., 2025).

Kecerdasan buatan juga menimbulkan persoalan serius tentang otonomi dan tanggung
jawab manusia (Raharjo, 2023). Semakin kompleks sistem algoritmik yang digunakan, semakin
sulit manusia melacak bagaimana sebuah keputusan dihasilkan. Fenomena ini dikenal dengan
istilah black box problem, yaitu ketidakmampuan untuk menjelaskan proses pengambilan
keputusan dalam sistem yang sangat kompleks. Dalam konteks etika keilmuan Islam, hal ini
bertentangan dengan prinsip akuntabilitas (mas’iliyyah) dan transparansi (sidq), yang
menuntut agar setiap tindakan dan keputusan dapat dijelaskan serta dipertanggungjawabkan.
Ketika manusia menciptakan teknologi yang keputusannya tidak lagi dapat diaudit secara moral
maupun rasional, maka terjadi degradasi tanggung jawab epistemik. Dengan demikian,
kecerdasan buatan menuntut pembentukan kerangka etika baru yang memastikan bahwa
manusia tetap menjadi pengendali dan penanggung jawab utama atas setiap bentuk
pengetahuan yang dihasilkan.

Selain itu, kecerdasan buatan membawa tantangan serius terhadap konsep kebenaran
dan niat dalam epistemologi Qur’ani. Dalam Islam, pengetahuan yang benar tidak hanya
ditentukan oleh keakuratan hasil, tetapi juga oleh niat dan tujuan moral di baliknya. Sementara
itu, algoritma kecerdasan buatan tidak memiliki kesadaran, niat, atau orientasi moral. la
beroperasi secara mekanistik berdasarkan instruksi matematis yang diberikan manusia. Hal ini
menimbulkan paradoks: mesin dapat menghasilkan pengetahuan, tetapi tidak memiliki
kesadaran moral terhadap akibat dari pengetahuan tersebut. Ketidakhadiran dimensi spiritual
ini membuat teknologi modern rawan disalahgunakan, misalnya dalam pengawasan massal,
disinformasi, atau manipulasi perilaku sosial. Oleh sebab itu, epistemologi Qur’ani menuntut
agar setiap pengembangan kecerdasan buatan diarahkan dengan prinsip tanggung jawab moral,
kejujuran ilmiah, dan niat untuk menegakkan kemaslahatan umat (Rahman & Al Ghifari, 2025).

Lebih jauh, kecerdasan buatan juga menantang posisi manusia sebagai subjek epistemik
yang utama (Nasution dkk. 2025). Jika dalam epistemologi klasik manusia adalah pusat
pengetahuan, maka dalam era algoritmik manusia berpotensi tergeser menjadi sekadar
pengamat sistem yang ia ciptakan. Situasi ini menimbulkan krisis identitas epistemologis:
manusia mulai bergantung pada algoritma untuk menilai kebenaran, menentukan pilihan,
bahkan membentuk persepsi moral. Dalam pandangan Qur’ani, ketergantungan semacam ini
berbahaya karena berpotensi melemahkan fungsi akal dan hati sebagai alat utama untuk
mengenal kebenaran. Al-Qur’an menuntut manusia untuk berpikir secara kritis, bukan sekadar
mengikuti (ittiba”) sesuatu tanpa pengetahuan. Maka, tunduk secara buta pada hasil sistem
algoritmik tanpa evaluasi kritis dapat dianggap sebagai bentuk penyimpangan epistemik yang
mengabaikan amanah akal dan tanggung jawab moral.

Kecerdasan buatan juga membawa dampak etis yang luas dalam ranah sosial. Di satu sisi,
teknologi ini membuka peluang besar bagi kemajuan pendidikan, kesehatan, dan ekonomi
(Sinulingga & Nasution, 2024). Namun, di sisi lain, ia menimbulkan ketimpangan baru dalam
akses terhadap pengetahuan dan kekuasaan. Perusahaan besar yang menguasai data dan
algoritma berpotensi memonopoli sumber pengetahuan global, sehingga menimbulkan bentuk
kolonialisme digital baru. Dalam kerangka magqasid al-syari‘ah, kondisi ini dapat dikategorikan
sebagai ancaman terhadap hifz al-‘aql (perlindungan akal) dan hifz al-nafs (perlindungan jiwa),
karena dominasi pengetahuan yang tidak etis dapat mengakibatkan ketidakadilan struktural
dan eksploitasi kemanusiaan. Oleh sebab itu, epistemologi Qur'ani mengingatkan bahwa setiap
perkembangan teknologi harus berlandaskan prinsip keadilan, transparansi, dan tanggung
jawab sosial agar tidak melahirkan ketimpangan baru yang merusak tatanan moral umat
manusia.

Dalam konteks pendidikan, kecerdasan buatan juga mengubah cara manusia belajar dan
memahami ilmu (IlIfi & Manaf, 2024). Algoritma personalisasi pembelajaran mampu
menyesuaikan materi dengan kemampuan peserta didik, tetapi pada saat yang sama dapat
mengurangi proses refleksi, dialog, dan pembentukan karakter. Pendidikan dalam pandangan

Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 1307
Future



Qur’ani bukan sekadar proses transfer pengetahuan, melainkan pembentukan manusia yang
berakhlak dan bertanggung jawab. Jika kecerdasan buatan hanya menekankan efisiensi dan
kecepatan dalam belajar tanpa mempertimbangkan aspek moral dan spiritual, maka pendidikan
kehilangan substansinya. Oleh karena itu, penerapan kecerdasan buatan dalam dunia
pendidikan perlu diarahkan untuk menumbuhkan Kkesadaran etis, memperkuat nilai
kemanusiaan, dan menanamkan tanggung jawab terhadap ilmu sebagai amanah ilahi.

Pada akhirnya, kecerdasan buatan bukan hanya isu teknologi, tetapi juga isu kemanusiaan
dan spiritualitas. Tantangan utamanya bukan terletak pada seberapa pintar mesin dapat
berpikir, melainkan sejauh mana manusia mampu menjaga arah moral dari pengetahuan yang
ia ciptakan. Epistemologi Qur'ani memberikan panduan yang jelas bahwa setiap pengetahuan
harus berujung pada tanggung jawab moral, bukan pada kekuasaan. Kecerdasan buatan, jika
tidak diarahkan oleh nilai-nilai ilahiah, dapat berbalik menjadi alat yang merusak tatanan
kehidupan. Namun jika dikembangkan dalam kerangka etika Qur’ani yang menekankan amanabh,
kejujuran, dan pertanggungjawaban, maka teknologi ini dapat menjadi sarana untuk
menegakkan kemaslahatan dan keadilan universal. Dengan demikian, kecerdasan buatan
menjadi cermin bagi manusia: apakah ia menggunakan ilmunya untuk meneguhkan
kemanusiaan atau justru melupakannya.

Analisis Akuntabilitas Ilmiah dalam Perspektif QS. Al-Isra’ [17]:36
P Y 3 A (IS Ll gf % i iy gt G ale 4y il a i Y

Janganlah engkau mengikuti sesuatu yang tidak kauketahui. Sesungguhnya
pendengaran, penglihatan, dan hati nurani, semua itu akan diminta
pertanggungjawabannya.

QS. Al-Isra’ [17]:36 merupakan salah satu ayat yang memberikan kerangka epistemologis
mendasar tentang etika penggunaan ilmu pengetahuan dalam pandangan Islam. Ayat ini
menegaskan larangan untuk mengikuti sesuatu tanpa dasar pengetahuan yang benar dan valid.
Secara historis, Ar-Razi (w. 925 M) menjelaskan bahwa ayat ini turun untuk menegur kebiasaan
masyarakat Arab pra-Islam yang gemar menyebarkan kabar, asumsi, dan klaim gaib tanpa
verifikasi kebenaran. Mereka sering kali menafsirkan tanda-tanda langit dan fenomena alam
tanpa landasan ilmu, bahkan mengklaim mengetahui rahasia Tuhan (Razi, 1420a). Menurut
riwayat dari Ibnu Katsir (w. 1373 M), ayat ini juga menjadi teguran terhadap mereka yang
berkata tentang Allah tanpa ilmu (Dimashgqi, 1998). Dalam konteks tersebut, Allah menegaskan
bahwa setiap kemampuan manusia yaitu as-sam‘a (pendengaran), al-basar (penglihatan), dan
al-fu'ad (hati) adalah instrumen epistemik yang akan mas7la, yakni dimintai
pertanggungjawaban di hadapan Allah. Hal ini menandakan bahwa aktivitas berpikir dan
berilmu bukanlah ruang bebas nilai, tetapi arena moral yang penuh tanggung jawab (Razi,
1420b).

Dalam perspektif Qur’ani, epistemologi Islam tidak memandang ilmu sebagai hasil kerja
akal yang netral, melainkan sebagai amanabh ilahi yang harus dikelola dengan penuh kesadaran
etis dan spiritual (Uyuni dkk., 2025). Manusia diberi perangkat pengetahuan berupa indera,
rasio, dan hati agar mampu menimbang, menelaah, dan memahami realitas dengan
keseimbangan rasional dan moral. Pendengaran (as-sam‘a) melambangkan proses penerimaan
informasi dari luar; penglihatan (al-basar) menjadi simbol kemampuan observasi dan analisis
rasional; sedangkan hati (al-fu’ad) merepresentasikan pusat refleksi dan penilaian etis yang
mengarahkan pengetahuan menuju kebenaran sejati. Ketiga unsur ini bekerja secara sinergis,
membentuk epistemologi yang tidak hanya rasional tetapi juga spiritual. Maka, ketika salah satu
unsur itu diabaikan—misalnya ilmu hanya dikejar secara materialistik tanpa kepekaan hati—
terjadilah ketimpangan epistemik yang berujung pada penyalahgunaan ilmu dan hilangnya
tanggung jawab moral.

Konsep akuntabilitas ilmiah yang terkandung dalam ayat ini menegaskan bahwa setiap

Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1308



aktivitas kognitif manusia selalu berada di bawah pengawasan nilai. [lmu bukan hanya
penumpukan data atau hasil eksperimen yang berdiri sendiri, melainkan proses yang menuntut
keterikatan antara pengetahuan, pelaku, dan dampaknya terhadap kehidupan sosial. Islam
menolak klaim ilmiah yang nihil moral atau yang berpandangan bahwa pengetahuan bersifat
netral tanpa memperhatikan akibat sosialnya. Dalam pandangan ini, tanggung jawab ilmiah
berarti adanya hubungan timbal balik antara peneliti dan masyarakat, antara hasil penelitian
dan kemaslahatan umat. Oleh sebab itu, transparansi, kejujuran, dan integritas menjadi prinsip
dasar dalam epistemologi Qur’ani. Nilai-nilai ini menjadi penegas bahwa ilmu tidak boleh
dimanipulasi untuk kepentingan kekuasaan atau keuntungan material, karena setiap bentuk
pengetahuan akan dimintai pertanggungjawaban pada hari akhir (mas’ila).

Secara semantik, istilah mas7ila memiliki kedalaman makna yang mencakup aspek
duniawi dan ukhrawi. Ia tidak hanya berarti “ditanya,” tetapi juga menandakan “dimintai
pertanggungjawaban penuh atas akibat yang ditimbulkan” (Shihab, 2002). Dengan demikian,
manusia tidak hanya diminta menjelaskan apa yang ia ketahui, tetapi juga mengapa dan untuk
apa ia menggunakan pengetahuannya. Pemahaman ini menegaskan bahwa dalam Islam,
epistemologi selalu berkaitan erat dengan moralitas. Ketika seseorang menggunakan
kemampuan as-sam‘a, al-basar, dan al-fu’dd tanpa kontrol nilai, ia tidak hanya bersalah secara
intelektual, tetapi juga berdosa secara etis dan spiritual. Maka, ilmu pengetahuan dalam Islam
tidak pernah bebas dari tanggung jawab; ia harus selalu diarahkan untuk menegakkan
kebenaran (haqq), keadilan (‘adl), dan kemaslahatan (maslahah).

Dalam konteks dunia modern, terutama di tengah perkembangan pesat ilmu pengetahuan
dan teknologi, prinsip ini memperoleh relevansinya yang paling kuat. Kecerdasan buatan,
misalnya, merupakan representasi dari bentuk baru “akal kolektif” manusia yang dioperasikan
melalui data dan algoritma (Pratiwi, 2024). Namun, tanpa etika, sistem ini dapat berubah
menjadi alat dominasi, diskriminasi, atau manipulasi sosial. QS. Al-Isrd’ [17]:36 memberikan
peringatan dini terhadap bahaya pengetahuan yang tidak diimbangi dengan tanggung jawab
moral. Manusia tidak boleh menggunakan teknologi yang tidak ia pahami secara mendalam,
baik secara teknis maupun etis. Etika Qur’ani menuntut manusia agar memahami konsekuensi
moral dari setiap sistem yang diciptakan. Prinsip ini sejalan dengan standar etika global seperti
transparency, explainability, dan accountability dalam pengembangan teknologi berbasis data.

Selain itu, ayat ini juga memiliki implikasi langsung terhadap dunia akademik dan riset
ilmiah. Ia menuntut agar setiap aktivitas ilmiah dilakukan dengan prinsip verifikasi, validasi,
dan kehati-hatian metodologis. Dalam perspektif Qur'ani, pengetahuan yang tidak melalui
proses pembuktian dan pertimbangan moral sama dengan mengikuti sesuatu tanpa ilmu. Oleh
karena itu, praktik ilmiah seperti plagiarisme, manipulasi data, atau eksploitasi hasil riset untuk
kepentingan destruktif merupakan pelanggaran terhadap prinsip akuntabilitas ilmiah yang
diajarkan oleh wahyu. Ilmu yang benar adalah ilmu yang teruji secara empiris dan terikat secara
etis. Dengan demikian, QS. Al-Isra’ [17]:36 menegaskan pentingnya integritas akademik dan
spiritualitas dalam riset, agar ilmu tidak hanya benar dalam teori tetapi juga membawa manfaat
nyata bagi kemanusiaan.

Lebih jauh, ayat ini memperlihatkan hubungan erat antara epistemologi dan etika dalam
Islam. Dalam paradigma sekuler modern, ilmu sering kali dianggap netral dan terpisah dari
nilai-nilai moral atau keagamaan. Namun, Islam justru menolak dikotomi tersebut. Bagi Islam,
kebenaran rasional (al-haqq al-‘aqli) dan kebenaran moral (al-haqq al-akhldaqi) merupakan dua
sisi dari satu realitas yang sama. Keduanya tidak boleh dipisahkan, sebab ilmu yang bebas nilai
akan melahirkan penindasan, eksploitasi, dan dehumanisasi. Oleh karena itu, ayat ini tidak
hanya mengajarkan kehati-hatian dalam berpikir, tetapi juga menanamkan kesadaran bahwa
ilmu adalah sarana ibadah. Melalui ilmu, manusia mengabdi kepada Tuhan dengan cara menjaga
kemaslahatan ciptaan-Nya dan menghindari segala bentuk kerusakan di muka bumi (fasad).

Dalam ranah sosial dan kebijakan teknologi, QS. Al-Isra’ [17]:36 juga menuntut adanya
etika pengelolaan data dan algoritma. Penggunaan data pribadi, sistem rekomendasi digital, dan
kecerdasan buatan harus didasarkan pada prinsip keterbukaan, keadilan, dan tanggung jawab.
Tidak ada ruang bagi penyembunyian informasi atau manipulasi algoritma yang menipu publik

Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 1309
Future



demi kepentingan ekonomi atau politik. Prinsip Qur’ani menegaskan bahwa setiap pengetahuan
digital adalah bagian dari amanah epistemik yang harus diarahkan kepada kemaslahatan
kolektif. Dalam konteks ini, manusia berperan bukan hanya sebagai pencipta teknologi, tetapi
juga sebagai penjaga moralitas pengetahuan. Etika ini merupakan wujud nyata dari ajaran
Qur’an tentang mas’ila bahwa setiap pengetahuan akan diminta pertanggungjawabannya, baik
di dunia maupun di hadapan Allah.

Akhirnya, QS. Al-Isra’ [17]:36 menghadirkan paradigma epistemologi yang
mengembalikan ilmu kepada hakikatnya sebagai amanah suci. Pendengaran, penglihatan, dan
hati bukan hanya alat kognitif, melainkan simbol tanggung jawab spiritual yang menyatukan
manusia dengan sumber pengetahuan tertinggi, yaitu Allah. Akuntabilitas ilmiah dalam
perspektif Qur'ani bukan semata-mata kewajiban profesional, tetapi ekspresi dari kesadaran
tauhid. Setiap pengetahuan, inovasi, dan temuan ilmiah pada hakikatnya harus menjadi jalan
menuju kebenaran dan kemaslahatan, bukan sumber kesombongan intelektual. Dengan
demikian, ilmu yang berakar pada nilai Qur’ani akan melahirkan peradaban yang cerdas, adil,
dan beradab—peradaban yang menempatkan manusia sebagai khalifah yang menjaga, bukan
menguasai; yang bertanggung jawab, bukan hanya berpengetahuan.

Model Integratif Etika Qur’ani untuk Pengembangan Teknologi Berkeadaban

QS. Al-Isrd’ [17]:36 menghadirkan kerangka etika komprehensif yang merekatkan antara
pengetahuan, moralitas, dan tanggung jawab sosial. Ayat ini tidak hanya menegaskan larangan
mengikuti sesuatu tanpa ilmu, tetapi juga menyusun struktur epistemologi Qur’ani yang berakar
pada integritas moral manusia. Pendengaran (as-sam‘a), penglihatan (al-basar), dan hati (al-
fu’ad) disebutkan secara berurutan, menggambarkan proses kognitif manusia dari menerima
informasi hingga menginternalisasi nilai-nilai kebenaran. Ketiga instrumen ini bukan sekadar
alat untuk mengetahui, tetapi juga penanda adanya pertanggungjawaban (mas’ila) atas segala
bentuk penggunaan ilmu. Dalam konteks teknologi modern, struktur ayat ini dapat dipahami
sebagai panduan etika bagi pengembangan kecerdasan buatan, sistem digital, dan algoritma
agar tetap berpihak pada kemanusiaan serta tidak kehilangan arah spiritual. Dengan kata lain,
Al-Qur'an sejak awal telah meletakkan dasar bagi konsep responsible innovation—bahwa
kemajuan intelektual harus selalu diimbangi dengan kesadaran moral dan tanggung jawab
sosial (Nuh dkk., 2025).

Elemen pertama, as-sam‘a (pendengaran), menggambarkan pentingnya kehati-hatian
epistemik dalam menerima informasi. Pendengaran dalam konteks Qur’ani bukan hanya proses
biologis, melainkan simbol keterbukaan manusia terhadap pengetahuan yang benar. Ia
menuntut kejujuran, verifikasi, dan selektivitas dalam menerima berita, sehingga tidak mudah
terjebak pada taglid atau mengikuti tanpa dasar ilmu. Dalam dunia digital yang ditandai oleh
banjir data, hoaks, dan disinformasi, prinsip as-sam‘a menjadi landasan bagi etika informasi
(information ethics). Para ilmuwan dan pengembang teknologi dituntut untuk membangun
sistem yang mampu menyaring dan memvalidasi informasi secara kritis sebelum diolah
menjadi dasar keputusan algoritmik. Misalnya, dalam pengembangan sistem kecerdasan buatan
yang digunakan untuk analisis berita atau opini publik, prinsip as-sam‘a dapat diterapkan
melalui mekanisme fact-checking, validasi sumber data, dan pelatihan model dengan dataset
yang etis serta bebas bias. Dengan demikian, pendengaran dalam kerangka Qur’ani
mengajarkan pentingnya selektivitas epistemik—bahwa setiap informasi harus melalui proses
klarifikasi sebelum diyakini dan digunakan (Idrus, 2023).

Selanjutnya, al-basar (penglihatan) memiliki makna yang lebih dalam daripada sekadar
melihat secara fisik. Dalam epistemologi Qur’ani, penglihatan berarti kemampuan manusia
untuk menganalisis realitas dengan jernih, objektif, dan proporsional. [a menuntut manusia
untuk tidak berhenti pada permukaan data, melainkan menembus makna di baliknya dengan
disertai kesadaran moral. Dalam konteks teknologi, al-basar mencerminkan prinsip
transparansi dan akuntabilitas dalam proses ilmiah maupun teknis. Misalnya, dalam
pengembangan algoritma prediktif atau sistem rekomendasi digital, transparansi menjadi hal
yang mutlak agar pengguna dapat memahami bagaimana keputusan dihasilkan oleh mesin.

Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1310



Tanpa prinsip al-basar, sistem digital akan beroperasi secara gelap (black box) dan berpotensi
menghasilkan diskriminasi atau penyimpangan etika. Oleh karena itu, al-basar dapat
diterjemahkan dalam praktik teknologi sebagai kewajiban untuk membuka proses kerja sistem,
mendokumentasikan pengambilan keputusan algoritmik, dan memastikan keadilan dalam
setiap tahapan pengolahan data. Prinsip ini sekaligus mengajarkan bahwa penglihatan yang
bertanggung jawab tidak hanya menatap, tetapi juga memahami dengan kesadaran moral dan
sosial.

Adapun al-fu’ad (hati) menempati posisi yang paling mendalam dalam struktur etika
Qur’ani. Hati bukan sekadar pusat emosi, tetapi juga sumber intuisi moral dan penimbang nilai
dalam setiap tindakan ilmiah (Suparlan, 2022). Dalam epistemologi Qur’ani, pengetahuan yang
tidak menyentuh hati dianggap belum sempurna, karena kebenaran sejati tidak hanya diukur
oleh logika tetapi juga oleh kesadaran etis. Dalam konteks pengembangan teknologi, al-fu’ad
mengajarkan perlunya value-centered design yakni pendekatan perancangan sistem yang
berpijak pada nilai kemanusiaan, keadilan, dan kesejahteraan sosial. Teknologi yang
dikembangkan tanpa melibatkan nilai hati nurani berpotensi menciptakan dehumanisasi,
eksploitasi data, dan kehilangan arah spiritual. Contoh penerapannya dapat dilihat pada
pengembangan sistem Al for humanity, seperti algoritma yang mendeteksi ujaran kebencian,
aplikasi yang membantu kesehatan mental, atau platform yang mendorong literasi moral.
Semua itu merupakan bentuk aktualisasi al-fu’dd dalam ruang digital dengan menghadirkan
teknologi yang bukan hanya cerdas secara teknis, tetapi juga berjiwa.

Puncak dari struktur etika ini terletak pada kata mas7ila (akan dimintai
pertanggungjawaban). Istilah ini menegaskan bahwa setiap aktivitas epistemik manusia, baik
mendengar, melihat, maupun mempertimbangkan dengan hati, akan dimintai jawab di hadapan
Allah. Dalam konteks keilmuan modern, prinsip ini sejalan dengan konsep scientific
accountability bahwa setiap pengetahuan yang dihasilkan harus dapat dipertanggungjawabkan
secara ilmiah, moral, dan sosial. Para ilmuwan tidak hanya bertanggung jawab atas hasil
penelitian, tetapi juga atas dampaknya terhadap manusia dan lingkungan. Dalam dunia
teknologi, masila menuntut agar setiap algoritma dan sistem digital memiliki dimensi
akuntabilitas yang jelas. Hal ini dapat diwujudkan melalui audit etika teknologi, pelaporan
transparan mengenai penggunaan data pribadi, serta penerapan kebijakan perlindungan privasi
yang adil. Mas’ild menjadi pengingat bahwa kecerdasan buatan bukan entitas netral, ia
merupakan hasil ciptaan manusia yang membawa konsekuensi moral dan sosial yang luas
(Santosa dkk., 2025).

Apabila keempat elemen ini—as-sam‘a, al-basar, al-fu’dd, dan mas’ila—disatukan, maka
terbentuklah model integratif etika Qur'ani yang menyeluruh. Model ini memadukan
epistemologi (bagaimana manusia mengetahui) dan aksiologi (bagaimana manusia
menggunakan pengetahuan). Pendengaran menuntut kehati-hatian epistemik, penglihatan
menegaskan transparansi analitis, hati menumbuhkan kesadaran moral, dan
pertanggungjawaban menegakkan keadilan sosial. Keempatnya merupakan rantai nilai yang
menjaga agar ilmu pengetahuan dan teknologi tidak terlepas dari orientasi kemanusiaan. Dalam
dunia yang semakin dikendalikan oleh data dan algoritma, model ini menawarkan alternatif
peradaban yang tidak sekadar cerdas, tetapi juga beradab. Teknologi yang berkeadaban adalah
teknologi yang berpihak pada kebenaran, keadilan, dan kesejahteraan manusia, bukan sekadar
pada efisiensi dan keuntungan ekonomi (Sudarsih, 2024).

Dalam tataran praktis, penerapan etika Qur’ani berbasis QS. Al-Isra’ [17]:36 dapat
dilakukan dalam tiga lapisan kebijakan yang saling terhubung. Pertama, pada level individu,
etika Qur'ani mendorong pengguna teknologi untuk memiliki kesadaran moral digital, seperti
tidak menyebarkan informasi palsu, menjaga privasi, dan menggunakan data secara
bertanggung jawab. Kedua, pada level institusi pendidikan dan penelitian, prinsip ini dapat
diwujudkan dengan mengintegrasikan nilai Qur'ani dalam kurikulum teknologi dan ilmu
pengetahuan, serta menumbuhkan budaya riset yang menjunjung integritas dan akuntabilitas.
Ketiga, pada level kebijakan publik dan industri, pemerintah dan perusahaan teknologi perlu
membangun sistem regulasi berbasis etika yang berpihak pada kemanusiaan, misalnya melalui

Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 1311
Future



kode etik pengembang, audit algoritma, dan lembaga pengawasan etika digital. Dengan
penerapan berlapis seperti ini, nilai-nilai Qur’ani tidak berhenti sebagai ideal normatif, tetapi
menjadi panduan aplikatif yang membentuk perilaku, kebijakan, dan peradaban digital (Yuniar,
2025).

Pada akhirnya, model integratif etika Qur’ani ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi
tidak boleh dilepaskan dari kesadaran spiritual manusia. Al-Qur'an memberikan fondasi agar
inovasi selalu berorientasi pada kemaslahatan, bukan sekadar pada kebaruan teknologis.
Dengan menjadikan as-sam‘a sebagai dasar verifikasi informasi, al-basar sebagai prinsip
keterbukaan, al-fu’ad sebagai poros nilai kemanusiaan, dan mas’ila sebagai pengingat tanggung
jawab akhir, maka setiap bentuk ilmu dan teknologi akan mengarah pada terciptanya
peradaban yang berkeadaban. Ini bukan sekadar cita-cita moral, tetapi kebutuhan mendesak di
tengah arus teknologi yang berkembang cepat tanpa kendali nilai. Model etika Qur’ani
menawarkan keseimbangan antara wahyu dan rasio, antara iman dan inovasi—sebuah panduan
agar manusia tetap menjadi subjek yang bertanggung jawab, bukan sekadar pengguna pasif
dalam dunia digital yang terus berubah.

Table 1. Model Integratif Etika Qur’ani untuk Pengembangan Teknologi Berkeadaban (QS. Al-
Isra’ [17]:36)

Elemen Ayat Makna Epistemologis Prinsip Etika Contoh Penerapan
dan Moral dalam Ilmu & Kontemporer
Teknologi
As-sam‘a Penerimaan informasi Information ethics: Sistem fact-checking pada
(Pendengaran) dengan kehati-hatian; validasi data, seleksi  kecerdasan buatan, literasi
menolak mengikuti sumber, verifikasi digital bagi pengguna
sesuatu tanpa ilmu yang informasi. media sosial.
sahih.
Al-basar Kemampuan analisis dan Transparansi dan Audit algoritma,
(Penglihatan) pengamatan kritis; akuntabilitas dalam  dokumentasi proses
menelaah informasi riset dan algoritma;  pengambilan keputusan Al,
dengan kesadaran moral. keterbukaan proses. keterbukaan data dalam
penelitian.
Al-fu’ad Pusat pertimbangan moral  Value-centered Fitur digital well-being,
(Hati/Nurani) dan evaluasi etis; menilai design: teknologi algoritma deteksi ujaran
dampak pengetahuan yang kebencian, platform
terhadap manusia dan mempertimbangkan edukatif berbasis nilai
lingkungan. kesejahteraan kemanusiaan.
sosial, keadilan, dan
moralitas.
Mas’ula Kesadaran bahwa Scientific Audit etika sistem Al,
(Pertanggungjawa  pendengaran, penglihatan, accountability: transparansi penggunaan
ban) dan hati akan dimintai tanggung jawab etis  data pribadi, kebijakan
pertanggungjawaban di dan moral atas hasil  perlindungan privasi,
hadapan Tuhan. ilmu dan keputusan  regulasi teknologi berbasis
teknologi. nilai kemanusiaan.

D. KESIMPULAN

Perkembangan kecerdasan buatan menghadirkan tantangan signifikan terkait
akuntabilitas ilmiah, transparansi algoritmik, dan tanggung jawab moral dalam pengambilan
keputusan berbasis teknologi. QS. Al-Isra’ [17]:36 menyediakan landasan normatif yang kuat
bagi pengembangan prinsip etika ini. Elemen-elemen ayat—as-sam‘a (pendengaran), al-basar
(penglihatan), dan al-fu’ad (hati)—menjadi simbol integrasi antara aspek rasional, empiris, dan
moral. Pendengaran mendorong verifikasi informasi; penglihatan menegaskan keterbukaan dan
analisis kritis; hati menumbuhkan kesadaran etis, dan keseluruhan aktivitas akan
dipertanggungjawabkan secara spiritual. Dengan kerangka ini, ilmu pengetahuan dan teknologi

Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1312



tidak dilepaskan dari nilai etika Qur’ani, sehingga pengembangan kecerdasan buatan tetap
berpihak pada kemaslahatan manusia dan integritas moral. Penerapan prinsip-prinsip ini
memastikan bahwa manusia tidak sekadar menjadi pengguna teknologi, tetapi juga penjaga
moralitas dan kebenaran ilmiah. Model integratif etika Qur’ani ini menekankan amanah,
transparansi, dan pertanggungjawaban dalam seluruh proses ilmiah dan inovasi teknologi,
menjadikannya panduan bagi pengembangan kecerdasan buatan yang beradab, bertanggung
jawab, dan selaras dengan nilai kemanusiaan. Dengan demikian, QS. Al-Isra’ [17]:36
memberikan kerangka operasional yang relevan bagi inovasi teknologi modern yang tidak
hanya cerdas secara teknis, tetapi juga bermartabat secara moral dan spiritual.

DAFTAR PUSTAKA

Anami, A. (2025). Pancasila Sebagai Etika dalam Pengembangan Ilmu dan Teknologi di
Indonesia.  Journal Of  Social,  Justice  And  Policy, 4(1), 21-28.
https://doi.org/10.56015/sjp.v4il.43

Anwar, S. (2024). Relasi Al-Qur’an, Akal, dan Filsafat: Implikasi Bagi Pendidikan Islam di Era
Global. Abuya: Jurnal Pendidikan Dasar, 2(2), 17-32.
https://doi.org/10.52185/abuyaVol2iss2Y2024433

Artanto, D. (2025). Penguatan Kesadaran Etis dalam Penggunaan Kecerdasan Buatan melalui
Edukasi Filsafat Pendidikan di Lingkungan Perguruan Tinggi. MUJAHADA: Jurnal
Pengabdian Masyarakat, 3(1), 116-131. https://doi.org/10.54396 /mjd.v3i1.2045

Ashari, A, Latip, A, Rahman, A, Waluyanti, E., & Kusminingsih, E. (2025). Pendidikan Agama
Islam dalam Lensa Filsafat [Imu (Pertama). Uwais Inspirasi Indonesia.

Basith, Y., Rahmah, K., Ramadhan, M. Z., & Tholchah, M. (2024). Optimalisasi Peran Pendidik
dalam Pendidikan Melalui Integrasi Potensi Qalb dan Aql. Indonesian Journal of Islamic
Religious Education, 2(2), 215-230. https://doi.org/10.63243 /n66gyy19

Dimashgqi, ‘Tmad al-Din Abu al-Fida’ Isma‘l ibn ‘Umar ibn Kathir al-. (1998). Tafsir al-Qur’an al-
‘Azim. Dar al-Kutub al-‘Timiyyah.

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). Kontribusi I[Imu Pengetahuan Islam dalam
Pembentukan Karakter untuk Meningkatkan Mutu Pendidikan. CENDEKIA: Jurnal llmu
Pengetahuan, 5(2), 496-508. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707

Fikri, M., Muslim, M., & Yakin, F. A. (2025). Kecerdasan Buatan sebagai Simulakra Pendidikan:
Analisis Kritis terhadap Krisis Nilai dan Otoritas Keilmuan Pesantren. Journal of Islamic
Education and Pedagogy, 2(02), 101-113. https://doi.org/10.62097 /jiep.v2i02.2440

Idrus, 1. (2023). Pembelajaran Berbasis Kognitif Multimedia pada Kalbu Perspektif al-Qur’an
[Thesis, Universitas PTIQ]. https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1321/

IlIfi, R, & Manaf, S. (2024). Kecerdasan Buatan dan Kaitannya dalam Membentuk Nilai dan
Karakter dalam Pendidikan. ISTIGHNA: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 7(1).

Kholid, S., Jessika, ]., Muharromabh, F. A. N., & Rosa, A. (2025). Menafsirkan Ilmu sebagai Amanah:
Studi Integratif Hadis dan Filsafat. AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam, 2(2), 47-55.
https://doi.org/10.59841/al-mustagbal.v2i2.132

Khotimah, H., Handhayani, A. S., Putri, N. N,, Suhaila, A., Arief, A., & Nurdiansyah, N. M. (2025).
Integrasi Ilmu Pengetahuan Alam dalm Perspektif Islam dan Barat: Sebuah Kajian
Literatur. Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(2).
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa/article /view/1853

La’lang, A. (2025). Quantum Of Knowledge: Dialog Al-Qur’an Dan Filsafat [lmu Di Abad Ke-21.
PROGRESSA:  Journal of Islamic  Religious Instruction, 9(2), 151-163.
https://doi.org/10.32616/pgr.v9.2.505.151-163

Mimpaokina, M. (2025). Membangun Komunikasi yang Santun Perpektif Al-Qur’an. J-CEKI :
Jurnal Cendekia IImiah, 4(2), 283-295. https://doi.org/10.56799 /jceki.v4i2.7452

Nasution, R. A, Yuyung, R, Putri, N., & Fauzi, R. (2025). Transhumanisme dalam Perspektif
Teologi Islam: Rekonstruksi Konsep Kemanusiaan di Era Digital. Kamali: Jurnal lImu
Agama, 1(1), 65-79.

Impactful Education: Integrating Technology, and Ecotheological Values For a Sustainable 1313
Future



Nazhan, F. A, Rahayu, R. P, & Parhan, M. (2025). Relasi Ilmu dan Moral: Peran Ilmuwan dalam
Membangun Peradaban Manusia. Jurnal Education and Development, 13(1), 73-80.
https://doi.org/10.37081/ed.v13i1.6577

Nuh, H., Habib, M. A., & Zahrani, M. (2025). Dasar-Dasar Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-
Qur'an dan Hadis. Journal of Sustainable Education, 2(2), 123-133.
https://doi.org/10.63477 /jose.v2i2.177

Pratiwi, H. (2024). Kecerdasan Buatan: Disertai Praktik Baik Pemanfaatannya. Asadel Liamsindo
Teknologi.

Prayoga, H. Y., Rostika, I., Miftahudin, 1., & Hidayat, Y. (2024). Kedudukan Manusia dalam Ilmu
Pendidikan Islam dan Al-Qur'an. Jurnal Pelita Nusantara, 2(1), 1-7.
https://doi.org/10.59996 /jurnalpelitanusantara.v2i1.510

Raharjo, B. (2023). Teori Etika Dalam Kecerdasan Buatan (Al). Yayasan Prima Agus Teknik.

Rahman, A, & Al Ghifari, F. H. (2025). Pembelajaran Berbasisi Artificial Intelligence (Al) dalam
Pandangan Al-Qur'an: Antara Etika dan Efisiensi. jurnal Al-Fatih, 8(1), 417-436.
https://doi.org/10.61082 /alfatih.v8i1.528

Razi, A. ‘Abdullah M. bin ‘Umar bin al-Hasan bin al-Husain al-Timi al-. (1420a). Mafatih al-Ghayb
(Ketiga, Vol. 25). Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi.

Razi, A. ‘Abdullah M. bin ‘Umar bin al-Hasan bin al-Husain al-Timi al-. (1420b). Mafatih al-Ghayb
(Ketiga, Vol. 20). Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabl.

Santosa, H., Ika, M., Putri, U. T, Sutrisno, D., Rahayu, T., Suryadi, S., & Sucipto, S. (2025). Artificial
Intelligence dalam Pendidikan: Sebuah Bunga Rampai (Pertama). K-Media.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah (Ketiga). Lentera Hati.

Sinulingga, S. P. B., & Nasution, M. I. P. (2024). Analysis of Challenges and Opportunities in The
Development of Information and Communication Technology in The Digital Era: Future
Perspective.  Jurnal Ilmiah  Ekonomi  Dan  Manajemen, 2(12), 25-35.
https://doi.org/10.61722 /jiem.v2i12.3018

Skalfist, P., Teigens, V., & Mikelsten, D. (2022). Kecerdasan Buatan: Revolusi Industri Keempat.
Cambridge Stanford Books.

Sudarsih, S. (2024). Pengembangan [Imu Pengetahuan dan Teknologi di Indonesia Berdasar
Pada Nilai-Nilai Kemanusiaan yang Adil dan Beradab. Anuva: Jurnal Kajian Budayaq,
Perpustakaan, dan Informasi, 8(2), 275-284. https://doi.org/10.14710/anuva.8.2.275-
284

Suparlan, S. (2022). Membentuk Karakter yang Kokoh Melalui Pendidikan Hati. Jurnal Humanika,
22(1), 77-90. https://doi.org/10.21831/hum.v22i1.49082.

Susanna, S., & Rijal, S. R. S. (2024). Etika Ilmuwan dalam Kerangka Filsafat [Imu: Analisis dan
Implikasi. Jurnal Ikhtibar Nusantara, 3(1), 22-44. https://doi.org/10.62901/j-
ikhsan.v3i1.92

Uyuni, B, Pratama, S., Jubaidah, W., Saefulloh, A., Nulyaman, I., Hartati, Z., Rais, F., & lim, Z. H.
(2025). Islam dan Illmu Pengetahuan (Pertama). Get Press Indonesia.

Yuniar, A. R. (2025). Transformasi Al-Quran Membangun Peradaban Era Pendidikan Digital
(Analisis Historis dan Relevansi Kontemporer). JUPI (Jurnal Pendidikan Indonesia), 3(01),
265-270.

Proceeding of International Conference on Islamic Education (ICIED) 1314



